I TEET



# चरचा-शतक।

पं॰ नाथुराम मेमीकृत सुगम हिन्दीटीकासहित।



प्रकाशक • श्रीजैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय वस्वर्ड ।



नमः श्रीसर्वज्ञाय।

खर्गीय कविवर द्यानतरायजीकृत

### चरचा-शतक।

सुगम हिन्दीटीकासहित।

सम्पादक

देवरी (सागर) निवासी नाथूराम प्रेमी।

प्रकाशक

छगलमल बाकलीवाल

मालिक

श्रीजैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय, बम्बई ।

दिसम्बर, सन् १९२६ ई०।

द्वितीयावृत्ति ]

मुल्य एक रु

प्रकाशक छगनमल बाकलीवाल, मालिक जैनग्रन्थरलाकर कार्यालय. हीराबाग, पो. गिरगांव—बम्बई।



मुद्रक विनायक बाळकृष्ण परांजपे, नेटिव ओपिनियन प्रेस, गिरगांव, बम्बई नं० ४ चरचाशतक बहुत ही उपयोगी ग्रन्थ है । जैन समाजमें इसका खूब प्रचार है। सूत्र ग्रन्थोंके समान इसमें थोड़ेमें बहुत विषय कहे गये हैं। इस ग्रन्थको अच्छी तरह पढ़नेसे जैन शास्त्रोंमें अच्छी गति हो जाती है। भाषामें इसकी कई टीकायें हैं, परन्तु उनमें एक तो बहुतसी त्रुटियां हैं और दूसरे उनकी रचना वर्तमान पद्धतिके अनुसार नहीं है इसिछए आज कलके लोग उनसे पूरा पूरा लाभ नहीं उठा सकते । इसिछए मैंने यह नवीन प्रयत्न किया है। आशा है कि उसे पाठक पसन्द करेंगे और इसका स्वाध्याय करके मेरे परिश्रमको सफल करेंगे।

ग्रन्थके मूलपाठके संशोधनमें बहुत सावधानी रक्सी गई है और ग्रन्थकर्त्ताकी मूलभाषाको ज्योंकी त्यों रखनेकी चेष्टा की गई है।

लगभग ४० पद्योंकी टीकाका संशोधन जैनसमाजके एक सुप्रसिद्ध विद्वानके द्वारा कराया गया है और शेषका पंडित वंशीधरजी शास्त्रीसे । गढ़ाकोटा निवासी श्रीयुत पं० दरयावसिंहजी सोधियाने भी एक बार इस टीकाको आद्योपान्त देखनेकी और संशोधन करनेकी कृपा दिसलाई है । उक्त तीनों ही विद्वानेंकी कृपासे में समझता हूं इस टीकामें बहुत ही कम भूलें रही होंगीं और इसलिए मैं उक्त तीनों महानुभावोंका हृदयसे आभार मानता हूँ ।

हीराचाग, चम्बई, ता. ७-४-१९१३

नाथूराम प्रेमी।

#### विषय-सूची

|            | पृष्ठ संख्या                   |              | पृष्ठ सं                            | ख्या |
|------------|--------------------------------|--------------|-------------------------------------|------|
| 9          | <b>मंग</b> लाचरण               | 9            | २२ पाप मरुतियोंके नाम               | ٧٩   |
| :2         | अलोक और लोकका स्वरूप           | ۷            | २३ पुण्य प्ररुतियोंके नाम           | *2   |
| :3         | तीन लोकका स्वह्रप              | 90           | २४ जिनमतकी श्रद्धा                  | ४ ३  |
| *          | तीनों लोकोंका घनफल             | 90           | २५ कुलकोड़                          | **   |
| 4          | अधोलोकका घनफल                  | 90           | २६ अंकगणनाके ग्यारह भेद             | *4   |
| ક્         | उर्द्वलोकका घनफल               | 95           | २७ तेरहेवं गुणस्थानमें सात त्रिभंगी | ४७   |
|            | तीन सो तेतालीसराजूकाब्योरा     | २०           | २८ बन्ध द्शक                        | 46   |
| 6          | वातवलयोंका परिमाण              | 29           | २९ तीन लोकके अरुत्रिम चैत्यालय      | 85   |
|            | तीन लोकके पटलेंका वर्णन        |              | ३० तीन कम नो कोटि मुनि              | 40   |
| 90         | छहें। संहननवाले जीव मरकर       | •            | ३१ अढाई द्वीपका ज्येतिषमंडल         | 49   |
|            | कहां कहां उत्पन्न होते हैं !   | 22           | ३२ आयुकर्मबन्धके ने भेद             | ५२   |
| 99         | छह कालीं और चौदह गुण           | -            | ३३ सत्तावन जीवसमास                  | 43   |
|            | स्थानोंमें कीन कीन संहन        | 7            | अद्वानवै जीवसमास                    | 48   |
|            | होते हैं                       | २६           | ३५ प्रमादोंके भेद                   | ५६   |
| <b>१</b> २ | तीर्थकरोंका अन्तराल समय        | २७           | ३६ ज्योतिष मंडलकी चौड़ाई            | 40   |
| 93         | कर्मीकी १४८ प्ररुतियां की      | ₹ '          | ३७ गुणस्थानेंका गमनागमन             | ५८   |
|            | कोन गुणस्थानोंमें सय होती हैं। | 25           | ३८ तीर्थकरोंके शरीरका वर्ण          | € o  |
| 98         | मानुषोत्तर पर्वतका परिमाण      | ₹٩           | ३९ मंगलाचरण                         | દ્ ૧ |
| 94         | देवदेवी संभीग                  | 3₹           | ४० चीद्हमार्गणामें प्ररूपणा         | ६ ३  |
| 9 ६        | , एक सो उनहत्तर प्रधान पुरुष   | , <b>3</b> 3 | ४१ बारह प्रसिद्ध पुरुष              | ξ×   |
| 9 0        | एक्सो अड़तालीस कर्मप्ररुतिर    | रां३४        | ४२ द्वीपसमुद्रेकि चन्द्रमा          | ६५   |
| 96         | भव-क्षेत्र-पुद्रल-जीवविपाकी    |              | ४३ अधे।लोकके चैत्यालय               | ६७   |
|            | <b>प्र</b> कृतियां             | 34           | ४४ मध्यलोकके चैत्यालय               | ६८   |
| 9 9        | सर्वघाती और देशघाती प्र॰       | ३७           | ४५ ऊर्दुलोकके चैत्यालय              | ६९   |
| ₹ 6        | पांच त्रिभंगी                  | ३८           | ४६ सोधर्म इन्द्रकी सेना             | 90   |
| 31         | बन्ध, उदय और सत्ता             | <b>∀</b> 0   | ४७ इन्द्रियोंके विषयकी सीमा         | ७ १  |
|            |                                |              |                                     |      |

| पृष्ठ संख्या                           | पृष्ठ संख्या                           |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| ४८ समुद्घातके समय योग ७३               | ६८ पंचपरावर्तनका स्वरूप ११०            |
| ४९ मिथ्यातीकी मुक्ति न हो ७५           | ६९ पांच लब्धियां १५४                   |
| ५० आठ कर्मीके आठ दृष्टान्त 🕠 ६         | ७० नन्दीश्वर द्वीप ११६                 |
| ५१ गुणस्थानॉमें सत्तावन आस्रव ७८       | ७१ मेरुका वर्णन ११७                    |
| ५२ गुणस्थानेंमिं १२० प्रकृतियोंका      | ७२ मेरुपर्वतका पूर्व पश्चिमविस्तार ११८ |
| बन्ध ८०                                | ७३ चीदह गुणस्थानींमें मरकर             |
| ५३ गुणस्थानोंमें १२२ प्ररुतियोंका      | जीव कहां कहां जाता है १२०              |
| उद्ध ८४                                | ०४ नववें गुणस्थानमें ३६ प्रकः-         |
| ५४ गुणस्थानोंमें १२२ प्ररुतियोंकी      | तियोंका क्षय १२२                       |
| उदीरणा ८७                              | ७५ जिनवाणीकी संख्या १२३                |
| ५५ गुणस्थानोंमें प्ररुतियोंकी सत्ता ८८ | 🗣 चौदह गुणस्थानोंमें कर्मीका-          |
| ५६ अन्तर्मुहूर्तके जन्ममरणोंकी         | आस्रव १२४                              |
| गिनती ९०                               | ७७ चौद्दह गुणस्थानोंमें चारों          |
| ५० घाति कर्मीकी परुतियां ५१            | आयुओंका बंध और उद्य १२५                |
| ५८ मोहनीय कर्मकी प्रकृतियां १२         | ७८ आठ स्थानोंमें निगोद नहीं,           |
| ५९ अघाति कर्मीकी प्रकतियां ९३          | चार स्थानोंमें सासादन जीव              |
| ६० नामकर्मकी प्रस्तियां ९५             | नहीं जाते, आदि कथन १२६                 |
| ६१ जम्बूद्वीपके पूर्वपश्चिमका वर्णन ९७ | ७९ सात नरकों और सोलह                   |
| ६२ जम्बूद्वीपके दक्षिण उत्तरका         | स्वर्गीसे आवागमन १२८                   |
| वर्णन                                  | ८० कषायोंके दृष्टान्त और उनके          |
| ६३ अधोलोकके श्रेणीबद्ध चिलोंकी         | फल १२९                                 |
| संख्या ़ १०१                           | ८१ बीद्ह गुणस्थानोंमें चीतीस           |
| ६४ ऊर्द्वेलोकके श्रेणीबद्ध विमान १०२   | भावोंकी ब्युच्छिति १३२                 |
| ६५ लवणोद्धिके १००८ कल-                 | ८२ बारह गुणस्थानींमें उन्हीस           |
| शोंका वर्णन 🕴 🧃 🥞                      | भाव १३३                                |
| ६६ त्रेसठ इंद्रकविमान १०४              | ८३ चीदह गुणस्थानोंमे न्नेपन            |
| ६७ १२० प्ररुतियोंका बंध और             | भाव १३५                                |
| उद्य १०५                               | ८४ चारों गतियोंमें आस्त्रवद्वार ११६    |
|                                        |                                        |

| पृष्ठ संख्या                                                                                                                                                                                                                                                      | पृष्ठ संख्या                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>८५ चारों गतियोंमें त्रेपन भाव १३७</li> <li>८६ छहीं ठेश्यावाठोंके मिथ्याल- गुणस्थानमें कोन कोन कर्मी- का बन्ध होता है! १३९</li> <li>८७ चौरासी ठास योनियां १४०</li> <li>८८ वे त्रेसठ कर्मप्रकृतियां कि जिनका नाश होनेपर केवळ- ज्ञान होता है १४१</li> </ul> | <ul> <li>८९ चारों गितयोंमें कीन कीन ओर कितनी कितनी प्रकृति- योंका बंध होता है ! १४२</li> <li>९० समस्त जीवोंकी उत्कृष्ट आयु१४३</li> <li>९१ नक्षत्रोंके तारे ओर अकृतिम चेत्यालय १४४</li> <li>९२ जिनवाणीके सात मंग १४६</li> <li>९३ सर्वज़िक ज्ञानकी महिमा १४७</li> <li>९४ किवका अन्तिम कथन १४९</li> </ul> |

### पद्योंकी अकारादि क्रमसे सूची।

| अचल अनादि अनंत॰                | c      | औदारिक दोय आहारक॰            | 988              |
|--------------------------------|--------|------------------------------|------------------|
| अनंतानुबंधी औ अप्रत्याख्यानी • | ९२     | केवल दुरस ग्यान०             | ३७               |
| आचारज उबझाय॰                   | ৩      | ग्यानावरनी पांच०             | ३४               |
| आउ अंस पैंसट सो इकसट॰          | ५२     | ग्यार अंक पद् एक०            | ४५               |
| इक्यावन थान जान॰               | 48     | घाति सेंतालीस <b>दुक्स</b> ॰ | *4               |
| इकसो सतरे एक एकसी॰             | C 0    | चरचा मुससें भनें०            | 989              |
| इकसो सतरे इकसो ग्यारे०         | < 8    | चौतिस बत्तिस तेतिस०          | 934              |
| इक्सो सतरे इक्सो ग्यारे॰       | وي     | चौवीसों जिनरायपाय०           | ₹ 3-             |
| इन्द्रसेन सात हाथी॰            | ৩০     | चौसिंठ लास असुर०             | ६७               |
| इन्द्र फनिंद् नरिंद्           | . з    | छहेों तीसरे जाहिं•           | 2.र              |
| उपसम चौथें ग्यारे॰             | १ रेझ् | छियाळीस चाळीस०               | २०               |
| ऊब्लमें छेक वंसनाल॰            | 94     | जय सरवग्य अलोक॰              | ٩.               |
| ऊर्घ तिरेसट पटल कहे॰           | 907    | जीव करम मिलि बंध०            | 86               |
| एक तीन पन सात॰                 | ₹3     | जीव समास परजापत०             | ६३               |
| एक चन्द् इक सूर्य अठासी०       | 49     | जीव हैं अनंत एक •            | 984              |
| एक समेमाहिं०                   | ૭૫     | जंबुदीप दोय लवनांबुधिमें ॰   | ¨ ε <b>, ν</b> , |
| एकसो तिरेसठ किरोर॰             | 998    | जंबूद्वीप एक लाख॰            | , 50             |
|                                |        | •                            |                  |

| . •                      | पृष्ठ संख्या |                            | पृष्ठ संख्या |
|--------------------------|--------------|----------------------------|--------------|
| जंबूद्धीप दच्छिन उत्तर०  | <b>९९</b>    | पंचमेरुके असी •            | ६८           |
| तन बंधन संघात वर्ण •     | ९५           | प्रत्यासानी चारि ओे ॰      | . 922        |
| तर्हे बातवर्हे मीटे०     | २१           | प्रथम दुतिय अरु तृतिय०     | . २६         |
| तिहूं काल षट द्रब॰       | 83           | पथम बत्तीस दुर्जे •        | ६९           |
| 'नीन सो नेताल राजु॰      | 93           | फरस चारिसे धनुष            | 9            |
| नीनों लोक तीनों •        | 9 9          | बन्दों नेमि जिनंद०         | ?            |
| थावरतें सैनी होय॰        | 998          | बन्दों आठ किरोर०           | ų            |
| दुर्व स्रेत काल भाव •    | 9¥&          | बन्दें। पारसनाथ ०          | £ &          |
| देव गति आव आनुपूरवी•     | 904          | वंध एकसो वीस॰              | 80           |
| देवपे परधी है॰           | ७६           | भाव परावर्तन अनंत•         | 99,0         |
| दोय सुरगर्में कायभोग है। | ३२           | भाव परावर्तन अनंत•         | 993          |
| नमहुं नाम अरहंत •        | ६२           | भूजल पावक वायु॰            | ५३           |
| नर्क पस्गति आनुपूरवी     | 989          | भूजल पावक पौन०             | <b>९</b> ٥   |
| नरक आव पहलें वंधै॰       | 9 २५         | भूमि नीर आग पोन केवळी०     | १२६          |
| पचपन अरु पचास०           | ७८           | मति स्नुत औधि मनपरजै॰      | 89           |
| पचास तीस दस नो किरोर     | , २७         | मध्यलोक इक ब्रह्म॰         | १९           |
| पहलें पांचें। मिथ्यात•   | १२४          | मनुषोत्तर पर्वत चौराई॰     | ₹9           |
| पहर्ले मिथ्या अभव्य•     | 9३२          | मिथ्या मारग च्यारि०        | ५८           |
| पहले समेमें करे दंड०     | <b>9</b> 3   | मिस्र सीन संजोग॰           | 920          |
| पहले सो अड़ताल०          | . 66         | मेरु एक लास जड़•           | 990          |
| पहुपद्ंत प्रभु चंद्०     | ٤, ٥         | मेरु गोल जड़तलें॰          | 996          |
| पांच किरोर तिरावने लाख   | ५०           | मृदु भूमि बारे सर भू०      | 943          |
| पाहनकी रेस थंभ पाथरकौ०   | . 979        | लोकईस तनुवात सीस॰          | 4            |
| पूरव पच्छिम सात०         | 90           | लोनोद्धि बीच चारि॰         | 903          |
| पूर्व पच्छमतलें सात•     | 9 0          | वर्णादिक च्यार सोळे नाहिं० | ₹<           |
| षूरव पच्छिम तलें सात•    | 9<           | वरनादिक बीस संस्थान०       | 34           |
| पृथ्वीकाय बीस दोय॰       | 88           | विकथारूप पचीस और॰          | ષ ६          |
| र्पेतालीस लासको है॰      | 904          | विकलत्रे सुच्छम साधारन०    | 935          |

|                                | पृष्ठ संख्या | (· · ·                | पृष्ठ संख्याः |
|--------------------------------|--------------|-----------------------|---------------|
| वैक्रियक दोय बिना॰             | 9 3 6        | सात प्ररुतिको घात •   | २९            |
| वंदों नेमि जिनेंद्०            |              | सात लास पृथ्वीकाय •   | 980           |
| षट पांच तीनि एक षट०            | 9**          | सात सतक अरु नवें•     | 40            |
| साततें निकास पसु॰              | 976          | साता ओं असाता दोइ०    | <b>९</b> ३    |
| सात आसरव द्वार०                | *4           | सासती सुभाव पंचभाव०   | 930           |
| सात किरोर बहत्तर ला <b>स</b> ० |              | सुर नर पसु आव॰        | *4            |
| सात नर्क भूमि उनचास∙           |              | सोलहरों चोंतीस किरोर० | 123           |



श्रीवीतरागाय नमः । स्व० कविवर द्यानतरायजी कृत

## चरचा शतक।

सुगमटीका सहित ।

मंगलाचरण ।

पंचपरमेष्टीकी स्तुति, छप्पय।

'जय सरवग्य अलोक लोक इक उडुवत देखें। हस्तामल ज्यों हाथलीक ज्यों, सरव विसेखें।। छहों दरव गुन परज, काल त्रय वर्तमान सम। दर्पण जेम प्रकास, नास मल कर्म महातम।। परमेष्ठी पांचों विघनहर, मंगलकारी लोकमें। मन वचन काय सिर लाय भुवि, आनँदसों द्यों घोक में।। १।।

अर्थ-वे सर्वज्ञ भगवान् जयवंत हों, जो कि लोक सहित अलोकको आकाशके एक तारेके समान, हथेलीपर रक्खे द्रुए एक आँवलेके समान और हाथकी रेखाओंके समान पूरा पूरा देखते हैं; जीवादि छंहों द्रव्योंके भूत भविष्यत् वर्तमानकाल सम्बन्धी अनन्तानन्त गुणों और अनन्तानन्त पर्यायोंको वर्तमानकी नाई अपने ज्ञानमें इस प्रकारसे प्रकाशित करते हैं, जिस तरह दर्पण (आरसी) में सब घट-पटादि पदार्थ एक साथ प्रकाशित होते हैं और जिन्होंने मलरूप महातम अर्थात् कर्मोंका महान अन्धकार अथवा माहात्म्य नष्ट कर दिया है । इस लोकमें अरहंत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधु ये पांचों परमेष्ठी विधांके हरण करनेवाले तथा मंगलके करनेवाले हैं । इसलिये उन्हें मन वचन कायसे पृथ्वीपर मस्तक लगाकर आनन्दपूर्वक धोक देता हूं अर्थात् प्रणाम करता हूं।

इस छप्पयके पहले चार चरणोंमें सर्वज्ञ देवकी प्रशंसा की गई है और शेष दोमें समुचयरूप पांचों परमेष्ठीको नमस्कार किया गया है।

श्रीनेमिनाथजीकी स्तुति।

### बंदों नेमि जिनंद चंद, सबकों सुखदाई । बल नारायणवंदि, मुकुटमणि सोभा पाई ।

<sup>्</sup>व जीव, अजीव, धर्म, अधर्म, आकाश और काल । २ 'द्र्णण जेम प्रकास नास मल कर्म महातम ' का अर्थ इस तरहसे भी होता है कि, जिस तरह द्र्पणके कपरका मल निकल जानेसे उसमें सब पदार्थ झलकते हैं उसी प्रकारसे कर्म मलके नाश हो जानेका ही यह माहात्म्य है कि, सर्वज्ञके ज्ञानेमें छहीं दृष्य इलकते हैं । ३ परमपदमें जो तिष्ठें, उन्हें परमेष्ठी कहते हैं ।

### व्यंतर इंद्र बतीस, भवन चालीसों आवें। रिव सिस चक्री सिंह, सुरग चौवीसों ध्यावें॥ सब देवनके सिरदेवजिन, सुगुरुनिके गुरुराय हो। हुजे दयाल मम हालपे, गुण अनंत समुदाय हो\*२

\* चरचाशतकपर हरजीमहराय पानीपतिनवासीकी जो टब्बारूप टीका है, उसमें दूसरे छप्यके आगे यह एक छप्पय और भी मिलता है, परन्तु एक तो मूल पुस्तकोंमें यह कहीं मिलता नहीं है, दूसरे इसके न केवल अन्तके दें। चरण ही दूसरे छप्पय के समान हैं, किन्तु भाव भी प्रायः एकसा है। इस लिये हमारी समझमें यह प्रक्षिप्त है। अनुमान होता है कि, कविने पहले इसे बनाया होगा, और पीछे संशोधनके समय पसन्द न आनेसे अपनी प्रतिपरसे इसको काटकर उसके स्थानमें दूसरा लिख दिया होगा। पीछे नकल करनेवालोंने कटा हुआ समझ कर दोनोंको लिख लिया होगा। उस छप्पयको हम यहां अर्थ-सहित लिख देते हैं:—

इंद्र फिनंद निरंद, पूजि निम भिक्त बढ़ावें। बिल नारायण मुकटबंदि, पद सोभा पावें॥ बिन जान जिय भमे, जानि छिन सुरग बसाबे। ध्यान आन रिधिवान, अमरपद आप लहावे॥, सब देवनके सिरदेव जिन, सुगुरुनिके गुरुराय हो। हुजे द्याल मम हाल पै, गुन अनंत समुदाय हो॥

अर्थ-हे नेमिनाथ भगवन् ! आपको इंद्र, धरणेन्द्र और नरेन्द्र पूज करके तथा नमस्कार करके अपनी भक्तिको बढ़ाते हैं, और बलभद्र तथा रुष्ण नारा-यणके मुकुट आपके चरणोंकी बन्दना करके शोभा पाते हैं। आपको जाने बिना यह जीव इस जन्ममरणस्प संसारमें ध्रमण करता रहता है, जानकरके वा श्रद्धान करके क्षणभरमें स्वर्ग पहुंच सकता है, और ध्यान करके इन्द्र चक्रवर्ती आदिकी ऋद्वियां प्राप्त करके आप स्वयं अमरपद् वा मोक्षपद्को प्राप्त होता है। आप सब देवोंके सिरताज देव हैं, सुगुरुओंके महान गुरु हैं और अनंत गुणोंके समुदाय हैं। मेरे हालपर द्याल हूजिये अर्थात् मुझे दुसी देसकर दया कीजिये।

अर्थ-में उन बीसवें तीर्थकर श्रीनेमिनाथ भगवानको नमस्कार करता हूं, जो चन्द्रमाके समान सब जीवोंको सुसके देनेवाले हैं, और जिनकी बन्दना करके बलमंद्र और श्रीकृष्णेनारायणके मुकुटोंमें लगी हुई मणियोंने अतिशय शोभा पाई है अर्थात् जिस समय बलनारायण नमस्कार करनेके लिये अपना मस्तक नवाते थे, उस समय उनके मुकूटोंके रत्न भगवानके चरणोंके नखोंकी कांतिसे और भी अधिक चमकने लगते थे, जिनका व्यंतर देवोंके बैत्तीस, भवनवासियोंके चाँछीस, ज्योतिष्कोंके दो सूर्य चन्द्र, मनु-ष्योंका एक चक्रवर्ती, पशुओंका एक सिंह और कल्पस्वर्गीके चीवीस इस प्रकार सब मिलाकर सौ इन्द्र ध्यान करते हैं, और इसलिये हे जिनदेव आप सब देवोंके सिरदेव अर्थात् शिरोमणि देव हैं, गणधरादि सुगुरुओंके गुरुराज हैं, और अनन्तानन्त गुणोंके समृहरूप हैं । आप मेरे हालपर अर्थात् संसार अमणकी दुर्दशापर दयाछ हूजिये - मुझे कृपाकरके इस दुःखसे छुड़ा दीजिये।

<sup>)</sup> नववें पद्म नामक बलमद्ग । २ नववें नारायण । ३ व्यन्तर आठ प्रकारके हैं और उनके प्रत्येक भेदनें दो दो इन्द्र तथा दो दो प्रतीन्द्र हैं. इस तरह बत्तीस व्यन्तरेन्द्र । ४ भवनवासी दश प्रकारके हैं और प्रत्येकमें दो दो इन्द्र तथा प्रतीन्द्र हैं । ५ सूर्य प्रतीन्द्र हैं और चन्द्र इन्द्र हैं । ६ पहिले चार स्वर्गीमें चार इन्द्र और चार प्रतीन्द्र=८, पांचवें छट्टेमें १ इन्द्र, १ प्रतीन्द्र=२, सातवें आठवेंमें १ इन्द्र, १ प्रतीन्द्र=२, नववेंसे बारवें तकमें २ इन्द्र, १ प्रतीन्द्र=४, तेरहवेंसे सोलहवें तकमें ४ इन्द्र ४ प्रतीन्द्र=८, इस तरह १६ स्वर्गीमें २४ इन्द्र हैं।

अकृतिम चैत्यालयोंकी प्रतिमाओंकी स्तृति।
वन्दों आठ किरोर, लाख छप्पन सत्तानों।
सहस च्यारि सो असी, एक जिनमंदिर जानों॥
नव से पचिस कोरि, लाख त्रेपन सत्ताइस।
बंदों प्रतिमा सर्व, नो सो अड़तालिस।।
व्यंतर जोतिक अगणित सकल,
चैत्यालय प्रतिमा नमों।
आनंदकार दुखहार सब,
फेरि नहीं भववन भमों॥ ३॥

अर्थ—में तीनों लोकोंके आठ करोड, छप्पन लाख, सत्तावन हजार, चारसो इक्यासी ८५६५७४८१ अकृत्रिम जिन मंदिरोंकी बन्दना करता हूं और फिर उन जिन मन्दि-रोंमें की नौ सो पचीस करोड त्रेपन लाख सत्ताइस हजार नौ सो अडतालीस ९२५५३२७९४८ प्रतिमाओंकी बन्दना करता हूं । इनके सिवाय व्यन्तर भवनोंमें तथा व्योतिषि-योंके विमानोंमें जो असंख्यात प्रतिमाएं हैं, उन्हें नमस्कार करता हूं, जिससे फिर इस संसार प्रतिमाएं आनन्दकी करने-वाली और दु:खोंकी हरनेवाली हैं।

सिद्धस्तुति ।

लोकईस तनुवात सीस, जगदीस विराजें। एकरूप वसुरूप, गुन अनंतातम छाजें। अस्ति वस्तु परमेय, अगुरु लघु दरव प्रदेसी । चेतन अमूरतीक, आठ गुन अमल सुदेसी ॥ उत्तकृष्ट जघन अवगाह, पदमासन खरगासन लसें । सब ग्यायक लोक अलोकविध, • नमों सिद्ध भवभय नसें ॥ ४ ॥

अर्थ—सिद्ध मगवान् तीनलोकके ईश्वर हैं, व्यवहारनयसे तनुवातवलयके शीसपर अर्थात् अन्तमें जगतके ईश्वररूपमें विराजमान हैं, द्रव्याधिक नयकी अपेक्षा एक शुद्ध चैतन्य स्वरूप हैं, व्यवहार नयकी अपेक्षा सम्यक्ज्ञान, दर्शन, वीर्य, सक्ष्मत्व, अवगाहना, अगुरु लघु, और अव्याबाध इन आठ विशेष गुणरूप हैं, तथा अनन्तानन्त गुणोंसे शोमाथमान हैं, अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्व, अगुरुलंग्रुत्व, द्रव्यत्वे, प्रदेशं-

१ अस्तित्व — जिस शिक्ति निमित्तसे द्रव्यका कभी नाश नहीं हो । २ वस्तुत्व — जिस शिक्ति निमित्तसे द्रव्यमें अर्थिकियाकारित्व होता है । जैसे घड़ेकी अर्थिकिया जलधारण है । इस जलधारण कियाको घड़ेका वस्तुत्व कहेंगे । ३ प्रमियत्व — जिस शिक्ति निमित्तसे द्रव्य किसी भी ज्ञानका विषय होता है । ४ अगुमलखुत्व — जिसके निमित्तसे द्रव्यका द्रव्यत्व बना रहता है, अर्थात् एक द्रव्य दुसरे द्रव्यह्म नहीं हो जाता है – एक गुण दूसरे गुणह्म नहीं हो जाता है और एक द्रव्यके अनन्त गुण विसरकर जुके जुदे नहीं हो जाते हैं । ५ द्रव्यत्व — जिसके योगसे द्रव्यका कोई न कोई आकार अवश्य रहता है ।

वत्व, चेतनत्व, और अमूर्तत्व इन आठ निर्मल सामान्य गुणों सहित हैं, निश्चयनयकी अपेक्षासे अपने ही प्रदेशोंमें विराजमान हैं, उत्कृष्ट सवा पांच सौ धनुषकी और जधन्य साढ़े तीन हाथकी अवगाहनावाले हैं, खद्रासन या पद्मासनसे शोभित रहते हैं, और लोक तथा अलोकके समस्त पदार्थोंको जानते हैं। ऐसे सिद्धोंको में नमस्कार करता हूं, जिससे मुझे भवअभणका भय न रहे अर्थात् मुझे फिर संसारमें रूलना न पड़े के

आचारज उबझाय, साधु तीनों मन ध्याऊं।
गुन छतीस पचीस बीस, अरु आठ मनाऊं।।
तीनोंको पद साध, मुकतिको मारग साधें।
भवतनभोग विराग, राग सिव ध्यान अराधें।।
गुनसागर अविचल मेरु सम, धीरजसों परिसह सहै।
मैनमों पाय जुगलाय मन, मेरो जिय बांछित लहे ५
अर्थ-जिनके कमसे छैतीस, पंचीस और अहाईस गुण

<sup>9</sup> अमूर्तत्व—पुद्गलके स्पर्श आदि चार गुणोंसे रहित । २ सिद्धान्तमें ८४ आसन कहे हैं, परन्तु मोक्ष केवल सङ्गासन और पद्मासनसे ही होता है १ र बारह तप, छह आवश्यक, पांच आचार, दश धर्म और तीन गुप्ति, सब छत्तीस गुण आचार्यीके होते हैं । ४ ग्यारह अंग और चौदह पूर्वका जानना ये पचीस गुण उपाध्यायोंके हैं । ५ पांच महाव्रत, पांच समिति, पांच इन्द्रियोंक हिरोध छह आवश्यक कियाएँ, बालोंका उसाड़ना, वस्त्रोंका त्याग (नम्रता), स्नानत्याग, दन्तधावनत्याग, मूमिपर सोना, और सड़े सड़े एक बार अल्प आहार लेता; ये अदाईस मूल गुण साधुओंके हैं।

हैं, मैं उन आचार्य, उँपाध्याय और साधुओं का मनमें ध्यान करता हूं और उन्हें मनाऊं हूं अर्थात् उनकी सत्कार पूजनादि करता हूं । इन तीनों को साधुका पद है अर्थात् आचार्य उपाध्याय और साधु ये सब साधु कहलाते हैं। क्यों कि ये रत्नत्रयरूप मोक्षके मार्गको साधते हैं। ये संसार, देह और पंचेन्द्रियके विषयों से तो अतिशय विरक्त रहते हैं, परन्तु मोक्षसे राग रखते हैं। ध्यानकी आराधना करते हैं, गुणों के सागर होते हैं, सुमेरु पर्वतके समान अविचल (अचल) होते हैं, और धीरजके साथ बड़ी बड़ी परीसहों का सहन करते हैं। मैं उनके चरणों को मन लगाकर नमस्कार करता हूं, जिससे मेरा मोक्षप्राप्तिरूप मनोरथ सफल हो।

अलोक और लोकका स्वरूप।

अचलअनादि अनंत, अकृत अनिमट अखंड सब अमल अजीव अरूप, पंच निहं इक अलोक नभ ॥ निराकार अविकार, अनंत प्रदेस विराजे । सुद्ध सुगुन अवगाह, दसौं दिस अंत न पाजे॥

१ दर्शनाचार, ज्ञानाचार, चारित्राचार, तपाचार, और वीर्याचार इन पांच आचारोंको जो आप आचरण करें और दूसरोंको आचरण करावें, उन्हें आचार्य कहते हैं। २ जो म्यारह अंग चौदह पूर्व आप पढ़ें तथा औरोंको पढ़ावें, वे उपाध्याय हैं। ३ पांच इन्द्री और मनको वश्में करके मोक्ष मार्गको जो साधें, वे साधु हैं। ४ धर्मध्यान और ग्रुक्कध्यान । धर्मध्यानके चार मेद, आज्ञाविचय, अपायविचय, विपाकविचयं और संस्थानविचय । ग्रुक्कध्यानके भी चार मेद, –पृथ-वत्ववितर्कवीचार, एकत्वावितर्कवीचार, सूक्ष्मिक्रियाप्रतिपाति और ब्युपरिविक्रियानिवृत्ति ।

### या मध्य लोक नभ तीन विध, अकृत अमिट अनईसरौ। अविचल अनादि अनअंत सबं, भाष्यौ श्रीआदीखरौ॥ ६॥

अर्थ-श्रीआदीश्वर भगवानने अर्थात् पहिले तीर्थंकर श्रीऋषभदेवने लोक अलोकका स्वरूप इस प्रकार कहा है-अलोकाकाश अचल है, अनादि कालसे है, अनन्त काल-तक रहेगा, अकृत है अथीत उसे किसी ब्रह्मा आदि ईश्वरने नहीं बनाया है-स्वयंसिद्ध है, अनिमट है अशीत कोई महादेवादि उसका संहार नहीं कर सकते हैं-मिटा नहीं सकते हैं, अखंड है, सर्वत्र फैला है, निर्मल है, अजीव है अर्थात चेतना रहित जड है, अमूर्तीक है, उसमें जीव, पुदल, भर्म, अधर्म और काल ये पांच द्रव्य नहीं हैं, गोल त्रिकीणा आदि किसी प्रकारका उसका आकार नहीं है, विकाररहित ग्रुद्ध द्रव्य है, अनन्तानन्त प्रदेशोंसे शोभित है, ग्रुद्ध है, अवगाहना वा स्थान देना यह जिसका असाधारण गुण है, और जिसका नीचे ऊपर पूर्व पश्चिम आदि दशों दिशाओंमें कभी अन्त नहीं आता है । इस महान् अलोकाकाशके चीचों बीच लोकाकाश है, जो ऊर्ध्वलोक, मध्यलोक और अघोलोकके भेदसे तीन पकारका है । इस लोकको भी किसीने रचा नहीं है, कोई मिटा नहीं सकता है, कोई इसका स्वामी नहीं है, अचल है, अनादि है और अनन्त भी है।

तीन लोकका स्वरूप। संवेया इकतीसा (मनहर)।

पूरव पच्छिम सात-नर्कतलें राजू सात, आगें घटा मध्यलोक राजू एक रहा है। ऊंचे बढ़ि गया ब्रह्म लोक राजू पांच भया, आगें घटा अंत एक राजू सरदहा है ॥ दिच्छन उत्तर आदि मध्य अंत राजू सात, ऊंचा चौदै राजू पट द्रव्य भरा लहा है। असंख्यात परदेस मूरतीक कियौ भेस. करे धरे हरे कौन स्वयंसिद्ध कहा है।। ७।। अर्थ-सांतवें नरकके नीचे ( जहां कि त्रस जीव नहीं हैं-निगोद जीव भरे हैं ) इस लोककी चौडाई पूर्वसे पश्चिम-तक सात राजु हैं । उससे ऊपर् क्रमसे घटता गया है, से मैध्य लोकमें सुद्रीन मेरुकी जडमें केवल एक राजू चौडा रह गया है । आगे फिर विस्तृत हो गया है सो, ब्रह्म स्वर्गके अन्तमें पांच राजू होकर फिर घटने लगा है और अन्तमें सिद्धालयके ऊपर फिर एक राजू रह गया है। (यह जगह २ की पूर्वसे लेकर पश्चिमतक चौडाई बतलाई गई । अब उत्तर दक्षिणकी मोटाई बतलाते हैं।) आदि मध्य और अन्तमें सब जगह अर्थात् मूलसे लेकर लोक-शिखरके अन्ततक सर्वत्र सात राजू मोटाई ( उत्तरसे दक्षिण )

१ सात राजूकी ऊंचाईपर । २ नीचेसे साढ़े दश राजूकी ऊंचाईपर ।

है, और ऊंचाई आदिसे अन्ततककी चौदह राजू है । इस लोकमें जीव, अजीव, धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये छेहों द्रव्य भरे हुए हैं । इसके असंख्यात प्रदेश हैं (एक परमाणु जितना आकाश रोकता है, उसे एक प्रदेश कहते हैं । ) इसने मूर्तीक वेष धारण किया है, अर्थात् यद्यपि लोकाकाश मूर्तिरहित है—स्पर्शरसगंधवणरहित है, तो भी मूर्तीक अर्थात् डेड मुरज (मृदंग) आकार है। यह स्वयं-सिद्ध है । इसको न कोई बनाता है, न कोई धारण करता है और न कोई संहार करता है।

तीनों लोक तीनों वातवलै बेढ़े सब ठौर,
वृच्छछाल अडजाल तनचाम देखिए।
अधोलोक बेत्रासन मध्यलोक थाली भन,
ऊरध मृदंग गनि ऐसो ही विसेखिए।।
कर कटि धारि पाउंकों पसारि नराकार,
डेढ़ मुरज आकार अविनासी पेखिए।
घरमाहिं छीकों जैसें लोक है अलोक बीचि,
छींकेकों अधार यह निराधार लेखिए।। ८।।
अर्थ-तीनों लोक सब जगह घनोदिध वातवलय, घन-

<sup>9</sup> जहां जीव अजीवादि पांच द्रव्य नहीं हैं, केवल एक आकाश द्रव्य हैं, उसे अलोकाकाश कहते हैं। २ मूलसे सान राजूकी ऊंचाई नक अधोलोक हैं, सुमेरुपर्वतकी ऊंचाईके बराबर एक लाख चालीस योजन मध्य लोक हैं और सुमेरुसे ऊपर एक लाख चालीस योजन कम सात राजू ऊर्द्वलोक हैं।

वातवलय और तनुवातवलय इन तीन वातवलयोंसे इस तरह भिर रहे हैं, जैसे वृक्ष छाल (वल्कल) से, अंडा अपने ऊपरकी जालीसे और जीवोंके शरीर चमडेसे लि9टे वा घिरे दिखलाई देते हैं । अभिप्राय यह कि, सारा लोक घनोदिध वातवलयसे घिरा हुआ है, घनोद्धि वातवलय घन वातवलयसे ि विरा है और इसी प्रकार धनवातवलय तनुवातवलयसे वेष्टित है। इन तीन लोकोंमेंसे अघोलोक वेत्रीसनके अर्थात बेतके बने हुए आसनके समान है, मध्य लोक यालीके समान है, और ऊर्ङ्वेलोक बीचमें चौडा और ऊपर नीचे संकीर्ण आकारवाले मुँदंगके आकारका है। दोनों हाथोंको कमरपर रखके और दोनों पैरोंको तिरछे फैलाकर खडे होनेसे मनुष्यका जैसा आकार होता है अथवा एक आधे मृदंगको औंधा रखके उसपर एक पूरे मृदंगके रखनेसे जैसां आकार बनता है, वैसा समूचे लोकका आकार है। यह लोक अविनाशी है, अर्थात सदासे है और सदा रहेगा। जिस तरह घरमें छींका लटका रहता है, उसी प्रकारसे अनन्त अलोकाकाशके बीचमें यह लोक लटक रहा है, अन्तर सिर्फ इतना है कि, छींका एक रस्सीके आधारसे लटका रहता है, परन्तु लोक निराधार

९ अधोलोक अपनी तलीमें सात राजू चोड़ा और सातराजू मोटा इस तरह चोकोर वा समचोरस है । २ मध्यलोकका स्थंडिल अर्थात् चबूतरा चोकोर है । थालीकी उपमा स्वयंभूरमण समुद्रतककी ही विवक्षासे ग्रन्थकारने दी है । समचोकोर क्षेत्रमें वृत्त सीचनेपर जो चार कोने शेष रह जाते हैं, वे इस रृष्टान्तमें अपेक्षित नहीं हैं । उनकी अपेक्षा लेनेसे मध्यलोक चोकीके आकार हो जाता है । ३ मृद्रंगके आकार ऊंचाईस्टर ।

है, - उसको कोई सहारा नहीं है । अर्थात् लोक घनोद्धि वातवलयके आधार है, घनोद्धि घनवातवलयके और बह तनुवातवलयके आधार है। तनुवातवलय आकाशके आधार है और आकाश स्वप्रतिष्ठित है - उसे किसीका आधार नहीं है। क्योंकि वह सर्वव्यापी है। तनुवातके अन्ततक लोक- संज्ञा है।

तीन सौ तेताल राजू घनाकार सब लोक, घनोदिध घन तनुवातके अधार है। तामें चौदै चौखूंटी त्रसनाली त्रस थावर, परें तीनसौ उन्तीस थावर सदा रहै। दिन्छन उत्तर डोरी वियालीस राजू सब, पूरव पश्चिम उनतालको विचार है। राजू अंस बीसासौ तेतालीस अधिक कहे, लोक सीस सिद्धनिकों मेरो नमोकार है।।९।।

अर्थ-सारे लोकका घनफल ३४३ राजू है । (लम्बाई चौड़ाई और मोटाईके गुणनफलसे जो निकलता है, उसे यनफल कहते हैं। यदि समस्त लोकके एक एक राजू लम्बे चौड़े और मोटे खंड किये जावें, तो उनकी संख्या ३४३ होगी) और (पिहले कहे अनुसार) यह लोक घनोदिध वात, घनवात और तनुवातवलयके आधारसे ठहरा हुआ है। इसके बीचमें १४ राजू ऊंची और चौखूंटी अर्थात् एक

राज् लम्बी एक राज् चौड़ी (पांसेसरीखी) त्रसनाली है, जिसमें त्रस और स्थावर जीव रहते हैं और उस त्रसनालीके बाहिर शेष ३२९ राज्के स्थानमें केवल स्थावर जीव रहते हैं। सब लोकाकाशकी दक्षिण उत्तर डोरी ४२ राज् है अर्थात लोकके नीचेकी और ऊपरकी मोटाई सात सात राज्, और दोनों तरफकी ऊंचाई चौदह २ राजू इस तरह ४२ राजू है और पूर्व पश्चिम डोरी कुछ अधिक ३९ राजू अर्थात ३९ उनके राज् है। ऐसे विस्तारवाले लोकके सीसपर अर्थात ऊपर (तनुवातवलयमें) जो सिद्ध भगवान विराजमान हैं, उनको मेरा नमस्कार है।

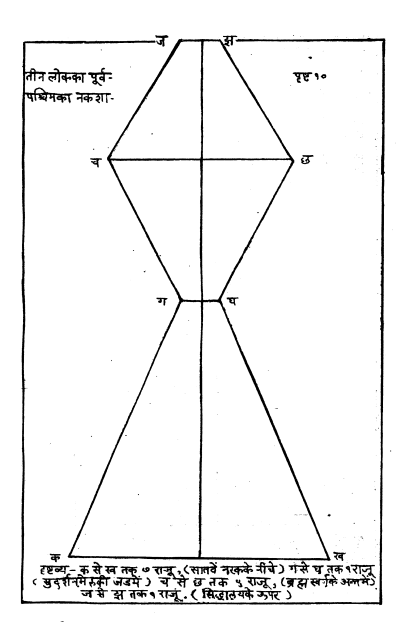
इस सवैयामें जो पूर्व पश्चिमकी डोरी ३९ से कुँव अधिक बतलाई है, इसका कारण क्षेत्रगणितसे इस प्रकार स्पष्ट होता है:—नकशेमें क से घ तककी रेखा ७ राजू हैं और क से ख तक तथा ग से घ तक तीन तीन राजू हैं, क्योंकि ख ग एक राजू है। और ख से च तक तथा ग से ठ तककी रेखाएं इमको मालूम हैं कि सात सात राजू हैं। इस तरह इमको क ख च तथा ग घ ठ त्रिभुजोंकी दो दो रेखाओंकी लम्बाई मालूम है और क च तथा घ ठ करणोंकी लम्बाई

<sup>9</sup> लोकका कुल घनफल २४३ राजू है। इसमें न्नस नाड़ीका घनफल 1४×१×१=१४ निकाल दीजिये, तो ३२९ शेष रह जावेंगे। २ एकेन्द्री जीवेंकि अर्थान् पृथ्वी, जल, तेज, वायु और वनस्पति कायके जीवेंको स्थावर कहते हैं और दो इन्द्रीसें लेकर पंचेन्द्री जीवें तकको न्नस जीव कहते हैं। ३ घेरा वा परिधि।

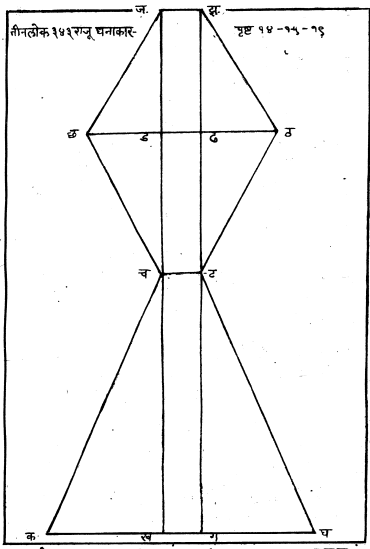
निकालना है । कोटिके वर्गमें भुजाके वर्गको जोडनेसे जो संख्या आती है, उसका वर्गमूल निकालनेसे करण मालूम हो जाता है । इस नियमके अनुसार ७×७+३×३=५८ का वर्गमूल ७३० क च रेखा हुई और इतनी ही घठ हुई । अब इन दोनोंका इकटा करनेसे १५३० हुआ । ठीक इसी रीतिसे च छ, छ ज, झ ट, और ट ठ रेखाओंकी लम्बाई निकालनेसे ४६३४ १६३४ १६३४ १६३ का वर्गमूल १६३ हुआ । अब १५३० +१६३ में लोकके नीचे की (क घ की) लम्बाई ७ राजू और लोकके ऊपरकी (ज झ) की लम्बाई १ राजू जोडने से ३९३३ हो जावेंगे, जो कि ३९ से ३५३ अधिक हैं।

उखलेंमें छेक वंसनाल लोक त्रसनाली, उंची चौदे चौरी एक राजू त्रस भरी है। यामें त्रस बाहिर थावर आउ बाँघी कहूं, मर्नसों अगाऊ गयो त्रस चाल करी है॥ बाहिर थावर कोउ त्रस आउ बांघी होउ, मर्न समे कारमान त्रसरीति घरी है। केवल समुद्धात त्रसरूप तहां जात, तीनों भांति उहां त्रस जिनवानी खिरी हैं१० अर्थ-उखलीमें जिस तरह एक पोली वांसैकी नली खडी कर दी हो, इस तरह लोकाकाशके बीचमें त्रसनाली है जो चौंदह राजू ऊंची और एक राजू चौंडी है, तथा त्रसँजीवींसे भरी हुई है । ये त्रसजीव यद्यपि त्रसनाडीके ही भीतर होते हैं—बाहिर कहीं भी इनका अस्तित्व नहीं कहा है, तो भी आगे कहे हुए तीन प्रकारोंसे त्रसजीव त्रसनाडीसे बाहिर भी पाये जाते हैं, -एक तो कोई त्रस-जीव जब स्थावरजीवक़ी आयुका बंधे करता है, तब वह

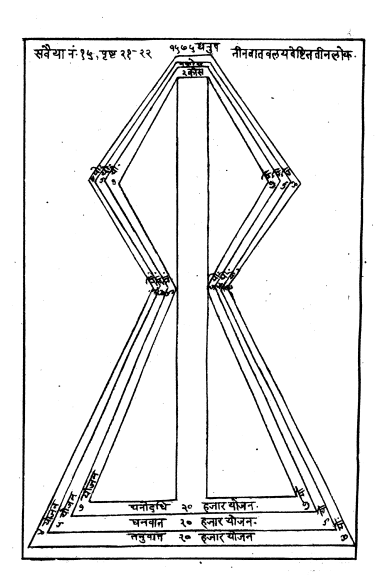
९ वांसकी नळीकी उपमा पोलेपनके कारण दी है । परन्तु त्रसनाळी गोल नहीं हैं । चोपड़के पांसेकी नाई लम्बी चोेसुंटी हैं । २ त्रसनाली सामान्यस्पसे १४ राजू लम्बी है । परन्तु बारीकीसे देखा जाय, तो कुछ कम तेरा राजू है । क्योंकि सातवें नरकके नाचे एक राजूमें अस जीव नहीं हैं-निगोदिया हैं, और सातवें न्रक्की भूमिकी कुछ कम आधी मोटाईमें और सर्वार्थसिद्धिके ऊपर इक्कीस योजनमें त्रस जीव नहीं हैं । और त्रसनाली उतनीहीको कहना चाहिये, जितनेमें त्रस जीव है। ३ यहां 'त्रस' शब्द उपलक्षण है। अर्थात् त्रसनाड़ीमें केवल त्रस जीव ही नहीं भरे हैं, पृथ्वी आदि पांच प्रकारके स्थावर भी हैं। परन्तु त्रसनाड़ीके बाहिर अन्यत्र कहीं भी जसजीव नहीं हैं, इसिलये जसनाड़ीमें जस जीव भरे हैं, ऐसा कहा है । और त्रसनाड़ीमें प्रधानता भी त्रसोंकी ही है । ४ जिस आयुकोत जीव भोगता है, उसके तीन भागोंमेंसे दो भाग भोग लेनेपर आगामी भवकी आय बांधनेकी योग्यता होती है । अर्थात् दो भाग व्यतीत होते ही आगामी भवकी आयु बँध जाती है । परन्तु थिद् उस समय नहीं बँधे, तो एक भाग जो बाकी रह गया हैं, उसके तीन भागोंमेंसे दो भाग बीत जानेपर बँधती है और यदि उस समय भी नहीं बँधती है, तो फिर जो शेष रहती है, उसके तीन भागोंमेंसे दो भाग बीतनेपर बँधती है, इस तरह अधिकसे अधिक आठ अपकर्षण होते हैं। यदि इनमें भी आयु न बंध पाई होतो भुज्यमान आयुमें आवलीके असंख्यातवें भाग कालः बाकी रहनेके पहेँठे अन्तर्मुहूर्त कालके भीतर भीतर किसी समयमें तो अवश्य ही बंध जाती है।







कस्वरेखा १राजू। सग १राजू। गंघ १राजृ। कघ ०राजू। खजझ गं त्रुसनाडी। खच गंट, चज, ठझ, चरित्सातसात राजू। चंड और उज साढे तीन तीन राजू। छंड और ढ ठ दोटी राजू।



त्रस आयुके अन्तर्ग्रहर्तकाल बाकी रहनेपर मरणके समय मारणान्तिक समुद्धात करता है । उस समय उसके कुछ प्रदेश त्रसनाडीसे बाहिर जहां वह स्थावरपर्याय घारण करेगा, वहां जाते हैं, सो इस अपेक्षासे त्रसनाड़ीसे बाहिर त्रसजीवोंका अस्तित्व हुआ । दूसरे त्रसनाडीसे बाहिरका कोई स्थावर जब त्रस पर्यायकी आयुका बंध करता है, तब मरणके समय कामीण शरीरसहित त्रसनामा नाम कर्मके उदयसे त्रस होकर व्रसनाडीके प्रति गमन करता है, उस समय विग्रह गतिमें त्रसनाडीके बाहिर त्रसका अस्तित्व हुआ और तीसरे केवलीभगवान जब केवलसमुद्वात करते हैं, तब उनके प्रदेश त्रसनाडी और उससे बाहिर सर्वत्र लोकमें व्याप्त हो जाते हैं, सो इस तरह भी त्रसनाडीसे बाहिर त्रसका अस्तित्व हुआ । क्योंकि केवलीभगवान् त्रस हैं । इस तरह तीन प्रकारसे त्रसनाडीके बाहिर भी त्रस जीवोंका अस्तित्व जिनवाणीमें बतलाया है।

तीनों लोकोंका घनफल।

छप्य ।

पूरब पिच्छमतलें सात, मिघ एक बखानी । पंच स्वर्गमें पांच, अंतमें एक प्रवांनी ॥ चहुं मिलाय चहुं अंस, तीनि साढ़े परमानो । दिच्छन उत्तर सात, साढ़ चौवीस बखानो ॥ ऊंचा चौंदे राजू गुणो, अधिक तितालिस तीनसै। यह घनाकर तिहुँ लोकको, केवलग्यानविषेलसे ११

अर्थ-यह लोक तलीमें पूर्व पश्चिम सात राजू, मध्यमें एक राजू, पांचवें स्वर्गमें पांच राजू, और अन्तमें एक राजू चौड़ा है । इस तरह चारों स्थानोंकी चौड़ाईका जोड़ १४ राजू होता है, इसके चार अंश करो, अर्थात् चौदहमें चारका भाग दो, तो साढ़े तीन होंगे । इस ३॥ में लोककी दक्षिण उत्तरकी मुटाई सात राज्यका गुणा कर दो, तो २४॥ साढ़े चौवीस होंगे । और फिर इस चौडाई और मुटाईके गुणनफलमें १४ राजू ऊंचाईका गुणा कर दो, तो ३४३ राजू होंगे । यही तीनों लोकोंका घनफैल है, जो भगवानके केवलज्ञानमें भासमान होता है।

अधोलोकका घनफल ।

पूरव पिन्छम तलैं सात, मिध एकै गाई।
उभय मिलेसें आठ, अर्धकरि चारि बताई॥
दिन्छन उत्तर सात, गुणौ अद्वाइस राजू।
ऊंवा राजू सात, सतक छ्यानवै भया जू॥

५ लम्बाई चोड़ाई और मुटाईके गुणनफलको घनफल कहते हैं। लोककी चोड़ाई चार स्थानोमें चार तरहकी कम ज्यादा थी, इसलिये उसको मोड़कर चारका भाग करके ओसत चोड़ाई निकाल ली और फिर उसमें लम्बाई तथा। मुटाईका गुणा किया।

### यह अधोलोकका सब कहा, घनाकार जिनधरममें। मति परो नरकमें पापकरि,रहो सुमारग परममें।१२।

अर्थ-लोकके नीचे पूर्वपश्चिम चौडाई सात राजू और मध्यलोकमें एक राजू कही है । इन दोनोंको मिलानेसे आठ, और आघा करनेसे चार राजू होते हैं । इनमें दक्षिण उत्तर मुटाई सात राजूका गुणा करनेसे अदृाइस राजू होते हैं और उनमें अधोलोककी ऊंचाई सात राजूका गुणा करनेसे १९६ राजू होते हैं । जैनधर्ममें अधोलोकका सारा घनफल यही १९६ राजू कहा है । अधोलोकमें जीव पापके उदयसे उत्पन्न होता है । इससे हे भन्यप्राणियो, पाप करके नरकमें मत पड़ो, उत्कृष्ट सुमार्ग अर्थात् जिनधर्ममें रहो । वीतरांग मार्गकी उपासना करते रहो ।

**ऊर्द्वलोकका घनफल**।

मध्यलोक इक ब्रह्म, पांच दुहुं मिले भए षट।
पूरब पञ्छिम दिसा, अर्ध करि तीन राजु रट॥
दिन्छन उत्तर सात, गुणी इकईस बखानी।
ऊंचे साढ़े तीन, साड़ तेहत्तरि जानी॥

१ निगोद्दे लेकर मेरपर्वतकी जड़तक अधोलोक है, जो ७ राजू ऊंचा है। चित्राभूमिके नीचे सरभाग, पंकभाग, सातों नरक और निगोद सब अधोलोक वा पाताललोकमें गर्भित हैं।

साढ़ तिहत्तरि विध यही, लोक अंतसीं ब्रह्म लग । राजू इकसी सैंतालसब, धरम करें पार्वे सुमग।।१३

अर्थ-मध्यलोकमें प्र्वेपश्चिम दिशाकी चौडाई एक राजू और ब्रह्मस्वर्गमें पांच राजू है । दोनोंको मिलानेसे छह राजू हुए । इनके आधे किये तो तीन राजू हुए । इनसे दक्षिण उत्तरकी मुटाई सात राजूका गुणाकार किया, तो इक्कीस राजू हुए और उसमें ब्रह्मस्वर्ग तककी ऊंचाई सादेतीनका गुणा किया, तो ७३॥ सादे तेहत्तर राजू हुए । यह मध्यलोकसे ब्रह्मस्वर्ग तकका घनफल हुआ और इसी प्रकारसे इतना ही अर्थात ७३॥ राजू घनफल ब्रह्मस्वर्ग से लोकके अन्त तक हुआ, और दोनोंका जोड अर्थात ऊर्द्वलोकका कुल घनफल १४७ राजू हुआ । यह ऊर्द्वलोकका सुमार्ग धर्म करनेसे प्राप्त होता है ।

तीनसी तेतालीस राजुका जुदा ज्वा व्योग ।
छियालीस चालीस, और चौतीस अठाई ।
बाइस सोले दस, उनीस साढ़े बतलाई ॥
साढ़े सैंतिस साढ़, सोल साढ़े सोला भनि ।
आगें दो दो हीन, अंत ग्यारा राजू गनि ॥
इम सात नरक आठों जुगल, ऊपर सोला थानमें।
राजू तेतालिस तीनसे, घनाकार कहि ग्यानमें॥१४
अर्थ-सातों नरकोंका, स्वर्गके आठों युगलोंका और

सोलहर्ने स्वर्गसे लेकर लोकके अन्त तक सोलह स्थानींका कर्मसे ४६, ४०, ३४, २८, २२, १६, १०, १९॥, ३७॥, १६॥, १६॥, १६॥, १८॥, ८॥ और ११ राजू चनकल है और उस सबक जोड ३४३ राजू चनाकार होता है, ऐसा शास्त्रमें कहा है।

तीनों वातवलयोंका जुदा जुदा परिमाण । सवैया इकतीसा ( मनहर )।

तलैं बातबलै मौटे जोजन सहस साठ, ऊंचें एक राजूलों साठ सहस धारने। आगें सात पांच चारि तीनों सोलै जोजनके, मध्य पांच चारि तीन बाराकै चितारने॥ ब्रह्मलोक तीनों सोलै अंतमाहिं तीनों बारे, सीस दोय कोस एक कोसके बिचारने। तनुबात धनुष पौने सोलैसे ताके भाग, पंद्रहसे सिद्ध एक भागमें निहारने॥१५॥

१ लोकके तलेकी चोड़ाई ७ राजू है, और सातवें नरकके नीचेकी चोड़ाई ४३ का सातवां भाग है। इन दोंनोंको जोड़ा तो  $\frac{9}{9} + \frac{83}{9} = \frac{9}{9}$  हुए, और आधा किया तो  $\frac{82}{9}$  हुए । अब इसमें उत्तर दक्षिण मुटाईका और एक राजू ऊंचाईका गुणा करते हैं, तो  $\frac{85}{9} \times \frac{9}{9} \times \frac{9}{9} = 9$  ६ राजू घनफल लोकके नीचेसे सातवें नरकके नीचेतकका हुआ । इसी तरहसे सातवें नरकके नीचेकी चोड़ाई और छट्टे नरककी नीचेकी चोड़ाई  $\frac{33}{9}$  को मिलाने, आधा करने, और सातसे तथा एकसे गुणा करनेपर ४० राजू सातवें नरकका घनफल हुआ । आगे भी इसी तरहसे समझ लेना।

अर्थ-लोकके तलेसे लेकर एक राजूकी ऊंचाई तक अर्थात निगोद तक तीनों वैातवलयोंकी मुटाई साठ हजार योजन है, अर्थात् प्रत्येक वातवलय बीस बीस हजार योजन मोटा है। इसके आगे अर्थात् ऊपर मध्यलोक तक पहला वातवलय सात योजनका, दूसरा पांच योजनका और तीसरा चार योजनका है। इस तरह तीनों वातवलय मध्य-लोक तक सोलह योजन मोटे चले आथे हैं । मध्यलोककी बंगलोंमें पहला पांच योजनका, दूसरा चारका और तीसरा तीन योजनका है । तीनों सिलकर १२ योजन मोटे हैं। मध्यलोकसे ऊपर पांचवें ब्रह्मस्वर्ग तक घनोद्धिवात सात योजनका, घनवात पांच योजनका और तनुवात चार योज-नका है । तीनों मिलकर सोलह योजन मोटे हैं । आगे पांचवें स्वर्गसे ऊपर लोकके अन्त तक पहला वातवलय पांच योजनका, दूसरा चारका और तीसरा तीन योजनका है । तीनों बारह<sup>े</sup> योजनके हैं । लोकके सिरपर चक्रके आकार घनोदधिवातकी मोटाई दो कोसकी, घनवातकी एक कोसकी और तनुवातकी पौने सोलहसौ धनुषकी है। इन १५७५ धनुषके पन्द्रहसी भाग करनेसे अन्तका जो

<sup>9</sup> वातवलय एक प्रकारकी वायुके पुंज हैं, जो समस्त लोकको घेरे हुए हैं, जोर जिनके आधारसे लोक आकाशमें ठहरा हुआ हैं । सब लोक पहले घनोद्धि वातवलयसे वेशित हैं । इस वातवलयमें जलमिश्रित वायु हैं । इस वातवलयको दूसरे घनवातवलयने वेढ़ रक्सा हैं । इसमें सघन वायु हैं और इसे तीसरे तनुवातवलयने वेढ़ रक्सा हैं, जो कि हलकी वायुका पुंज हैं।

एक माग रहता है, उसमें उत्कृष्ट अवगाहनाके घारण करनेवाले अनन्त सिद्धोंका निवास है।

तीन लोकुके ११२ पटलोंका वर्णन ।

एक तीन पन सात, और नव ग्यार तेर जिय। इकितससात सुचारि, दोय इक एक तीनि तिय। तीनि तीनि अरु तीनि एक, इक पटल बताए। इक सौ बारै सरब, बीस थानकके गाए।। सब सात नरक आठों जुगल, त्रय प्रीवक द्वय उत्तरे उनचास नरक त्रेसठ सुरग, धन दोनों सम-कितभरे।। १६।।

अर्थ-सातवें नरकमें १, छहेमें ३, पांचवेंमें ५, चौथेमें ७, तीसरेमें ९, दूसरेमें ११ और पहलेमें १३ पैटल हैं । इस तरह सातों नरकोंमें ४९ पटल हैं। स्वर्गीके पहले जुगलमें अर्थात् सौधर्म ऐशान स्वर्गमें ३१, दूसरे

<sup>9</sup> पोंने सोलहसोंमें १५०० का भाग देनेसे १२० धनुष होते हैं । यह धनुष प्रमाणांगुलसे हैं और सिद्धोंकी अवगाहना उत्सेधांगुलसे हैं। इससे इसमें ५०० का गुणा करनेसे ५२५ धनुष होते हैं । यही सिद्धोंकी उत्कृष्ट अवगाहना है।

२ जिन बिमानोंका ऊपरी भाग एक समतलमें पाया जाता है, वे विमान एक पटलके कहलाते हैं। प्रत्येक पटलके मध्यके विमानको इंद्रक, चारों दिशाओंमें जो पंकिरूप विमान हैं, उन्हें श्रेणीवद्ध और जो श्रोणियोंके बीचमें फुटकर हैं, उन्हें प्रश्रीणंक विमान कहते हैं।

सानत्कुमार माहेन्द्रमें ७, तीसरे ब्रह्म ब्रह्मोत्तरमें ४, चोये लांतव कापिष्टमें २, पांचवें शुक्र महाशुक्रमें १, छट्टे सतौर सहस्रारमें १, सातवें आनत प्राणतमें ३ और आठवें आरण अच्युत जुगलमें तीन पटल हैं । तीनों ग्रेवेयिकोंमें अर्थात ऊर्ध्व मध्य और अधो ग्रेवेयिकमें तीन तीन मिलकर ९ पटल हैं । नौ अनुदिशोंमें १ और पांच अनुत्तर विमानोंमें १ पटल है । इस तरह ६३ पटल स्वर्गोंके हैं । सब मिलाकर नरकों और स्वर्गोंके ११२ पटल हुए । इन दोनोंमें अर्थात स्वर्गोंमें जो सम्यक्तवसहित जीव हैं, वे धन्य हैं ।

छहों संहननवाले जीव मरकर कहां कहां उत्पन्न होते हैं?

छहों तीसरे जाहिं, पांच चौथे पंचम लग । चार संहनन छठे, एक सातवाँ नरक मग ॥ छहों आठमें सुरग, पांच बारम सुर जावें । चार सोलमें लीक, तीन नो ग्रीवक पांवें ॥ दोनों संहनन नउत्तरै, एक पंच पंचात्तरे । इक चरमसरीरी सिव लहें, बंदों जैनवचन खरे ॥ १७ ॥

अर्थ-वज्रवृषभनाराच, वज्रनाराच, नाराच, अर्द्धनाराच,

कीलक और असंप्राप्तासपाटिक ये छह संहैनन हैं। इन छहें। संहननवाले जीव मरकर यदि नरकोंको जार्वे, तो पहले नरकसे तीसरे नरकतक जाते हैं । असंप्राप्तास्टपा-टिकको छोड़कर शेष पांच संहननवाले चौथे और पांचवें नरकतक जाते हैं । असंप्राप्तास्रपाटिकवाले तीसरे नरकसे आगे नहीं जाते हैं । कीलक और असंप्राप्तास्प्रपाटिकको छोड़कर, चार संहननवाले छठे नरकतक जाते हैं । कीलक-वाले पांचवेंसे आगे नहीं जाते हैं । एक वज्रवृषभ नाराच-चाले सातवें नरकतक जाते हैं । शेष पांचवाले सातवें नर-कको नहीं जाते हैं। इसी प्रकार यदि इन छहीं संहननींवाले जीव मरकर स्वर्गको जावें, तो आठवें स्वर्गतक जाते हैं। असंप्राप्तास्टपाटिकको छोडकर शेष पांच बारहवें स्वर्गतक जाते हैं । असं० वाले आठवेंसे ऊपर नहीं जा सकते हैं । असं॰ और कीलकको छोड़कर बाकी चार सोलहवें स्वर्गतक जाते हैं । कीलकवाले बारहवेंसे ऊपर नहीं जा सकते हैं। नाराच वज्रनाराच और वज्रवृषभनाराच इन तीन संहनन-वाले नौग्रेवेयिकतक जाते हैं । अर्धनाराचवाले सोलहवेंसे ऊपर नहीं जा सकते हैं । वज्रनाराच और वज्रवृषभनाराच-

१ हिंडुयों के एक प्रकारके बंधानको संहनन कहते हैं । जिसकी हिंडुयां, वेष्टन, और कीलियां वज्जकी हों, वह वज्जवृषभनाराच संहननवाला हें । जिसकी हिंडुयां और कीलियां वज्जकी हों, वेष्टन वज्जके न हों, वह वज्जमाराचसंहननवाला है । जिसकी हिंडुयां वेष्टन और कीलीसहित हों, वह नाराच संहननवाला है । जिसकी हिंडुयों वेष्टन और कीलीसहित हों, वह नाराच संहननवाला है । जिसकी हिंडुयों वरियां आधी कीलित हों, वह अर्ध नाराच मंहननवाला है । जिसकी हिंडुयां परस्पर कीलित हों, वह कीलित संहननवाला है और जिसकी हिंडुयां जुदी जुदी हों, नसोंसे बँधी हों-परस्पर कीलित न हों, वह असैप्राप्तासृपाटिका संहननवाला है ।

वाले अनुदिश विमानींतक जाते हैं । नाराचवाले नौग्रैवेयि-कके ऊपर नहीं जा सकते । एक वृषभनाराच संहननवाले पांच अनुत्तरींतक जाते हैं । वज्रनाराचवाला अनुदिश विमा-नोंके ऊपर नहीं जा सकता । जो चरमशरीरी होता है अर्थात् जिसे उसी भवमें मोक्ष प्राप्त होना होता है, उसका वज्रवृषभनाराच संहनन ही होता है । ये सत्य वचन जिन भगवानके कहे हुए हैं । इनकी बन्दना करता हूं । •

छह कालों और चैदिह गुणस्थानोंमें कौन २ संहनन होते हैं?

प्रथम दुतिय अरु तृतिय कालमें पहिला जानों ।
चौथे पटसंहनन, पंचमें तीन बखानों ॥
कर्मभूमि तिय तीन, एक छहेके माहीं ।
विकल चतुष्के एक, एक इंद्रीके नाहीं ॥
पट कहे सात गुणथान लग, तीन इग्यारे लों लहे।
इक खिपकश्रेणि गुण तेरहें, धन जिनवाणीमें कहे१८
' अर्थ-पैहले दूसरे और तीसरे कालमें पहला जर्थात्
वज्जवृषमनाराचसंहनन होता है । चौथे कालमें छहों संह-

९ सुषमासुषमा, सुषमा, सुषमादुःषमा, दुःषमासुषमा, दुःषमा ओर दुःषमा-दुःषमा इस प्रकार छह कालोंके नाम हैं । पहिला काल चार कोटाकोटि सागर वर्षोंका होता है, दूसरा तीन कोटाकोटि सागरका, तीसरा दे। कोटाकोटि सागरका, चौथा ४२००० वर्षकम एक कोटाकोटि सागरका, पांचवाँ इछीस हजार वर्षका और छटा मी इछीस हजार वर्षका होता हैं।

ननके धारण करनेवाले जीव होते हैं । पांचवें कालमें अर्धः नाराच, कीलक और असंप्राप्तासृपाटिक इन तीन संहननों-वाले होते हैं । कर्मभूमिकी स्त्रियोंके भी ये ही तीन संहनन होते हैं। छट्टे कालमें केवल एक असंप्राप्तासृपाटिक संहनन ही होता है, अन्य पांच नहीं । विकल चतुष्क जीवोंके अर्थात् दो इंद्रिय, ते इंद्रिय, चौ इंद्रिय और पंचेंद्रिय जीवोंके भी यही असंप्राप्तासृपाटिक संद्दनन होता है। एक-इंद्री जीवोंके कोई भी संहनम नहीं होता, अर्थात् उनके हड्डियां कीली वेष्टनादि होती ही नहीं हैं । ये छहीं संहनन सातेंव गुणस्थान तक पाये जाते हैं । वज्जवृषभनाराच, वजनाराच और नाराच ये तीन संहनन ग्यारहवें गुणस्थान तक पाया जाता है। इससे यह ध्वनित होता है कि, अर्ध-नाराच, कीलक और असंप्राप्तासृपाटिक ये तीन संहनन सातेंवे गुणस्थानसे ऊपर नहीं पाँये जाते, वजनाराच और नाराच ग्यारहवें गुणस्थानसे ऊपर नहीं पाये जाते और पहले संहननको छोडकर अन्य पांच संहननीवाला क्षपक-श्रेणी नहीं चढ सकता । ऐसा जिनवाणीमें कहा है । यह जिनवाणी धन्य है।

> चौवीसों तीर्थकरोंके बीचका अन्तरास समय। सवैया इकतीसा।

पचास तीस दस नौ किरोर लाख नब्बे नौ, सइसकोर नौसे कोर नब्बे नौ कोर है।

सौ सागर वर्ष लाख छचासठ सहस छबीस, घाट कोर सागर चौवन तीस और है॥ नव चारि तीनि घाट पौन पत्य अर्घ पाव, घाट लाखों लाख वर्ष लाखों लाख जोर है। चौवन छ पांच लाख सहस पौने चौरासी, पाव,अंतराजिनेस गांवै निसि भोरहै॥१९ अर्थ-आदिनाथ भगवानके मोक्ष जानेके पश्चात पचास न्हाख करोड सागर वर्षमें अजितनाथ तीर्थकरका जन्म हुआ । उनके मोक्ष जानेके तीस लाख कोटि सागर वर्ष पीछे संभवनाथ तीर्थकरका उदय हुआ । उनके निर्वाणके द्या लाख कोटि सागर वर्ष पीछे अभिनन्दननाथका जन्म, उनके निर्वाणके नौ लाख कोटि सागर वर्ष पीछे सुमित-नाथका जन्म, उनके निर्वाणके नब्बे हजार कोटि सागर वर्ष पीछे पद्मप्रभका जन्म, उनके निर्वाणके नव हजार कोटि सागरके पीछे सुपार्श्वनाथका जन्म, उनके निर्वाणके नौ सौ कोटि सागर वर्ष पीछे चन्द्रश्रमका जन्म, उनके मोक्ष जानेके नब्बे कोटि सागर वर्ष पीछे पुष्पदन्तका जन्म, उनके मुक्त होनेके नौ कोटि सागर पीछे शीतलनाथका जन्म, उनके सिद्ध होनेके छ्यासठ लाख छब्बीस हजार एकसौ सागर वर्ष घाटि एक करोड सागर वर्ष पीछे अर्थात ३३७३९०० सागर वर्ष पीछे श्रेयांश्वनाथका जन्म, उनके निर्वाणके चौवन सागर पीछे वासुपूज्यका जन्म, उनके

निर्वाणके तीस सागर पीछे विमलनाथका जन्म, उनके मोक्ष जानेके नौ सागर पीछे अनन्तनाथका जन्म, उनके मोक्षके चार सागर पीछे धर्मनाथका जन्म, उनके निर्वाणके पौनपल्य घाटि तीन सागर पीछे शान्तिनाथका जन्म, उनके मुक्त होनेके अर्ध पल्य वर्ष पीछे कुंथनाथका जन्म, उनके मोक्षके हजार कोटि वर्ष घाटि पावपल्य पीछे अर-नाथका जन्म, उनके मोक्षके हजार कोटि वर्ष पीछे मिछ-नाथका जन्म. उनके मुक्त होनेके चौवन लाख वर्ष पीछ मुनिसुत्रतका जन्म, उनके निर्वाणके छह लाख वर्ष पीछे नमिनाथका जन्म, उनके मोक्ष जानेके पांच लाख वर्षे पीछे नेमिनाथका जन्म, उनके मोक्ष जानेके पौने चौरासी हजार वर्ष पीछे पार्श्वनाथका जन्म और उनके निर्वाणके पाव हजार अर्थात् ढाई सौ वर्ष पीछे महावीर भगवानका जन्म हुआ। (जिस समय महावीर भगवानका मोक्ष हुआ, उस समय चौथे कालके तीन वर्ष साढे आठ महीना बाकी थे।) तीर्थंकरोंके इन अन्तराय समयोंका शाम सबेरे स्मरण करना चाहिये।

कर्मोंकी १४८ प्रकृतियां कीन २ गुणस्थानोंमें क्षय होती हैं?

सात प्रकृतिको घात, ठीक सातम गुणथाने । तीनि आव निहं होय, नवम छत्तीसों भाने ॥ दसमें लोभ विदार, बारहें सोल मिटावे । चौदहमेंके अंत, बहत्तर तेर खिपावे ॥ इमि तोर करम अड़ताल सौ, मुकतिमाहिं सुख करत हैं। प्रभु हमहिं बुलावौ आपढिग, हम हू पाँयनि परत हैं॥ २०॥

अर्थ-यह जीव अनन्तानुबंधी क्रोध, मान, माया, लोभ और मिथ्यात्व, मिश्र मिथ्यात्व और सम्यक्प्रकृति इन सात प्रकृतियोंका क्षय चौथेसे सातवें अप्रमत्त गुणस्थान तक करता है अर्थात् क्षायक सम्यग्दष्टी जीवके इन सात प्रकृतियोंकी सत्ता सातवें गुणस्थानसे आगे नहीं रहती । अप्रमत्त गुणस्थानके दो भेद होते हैं-एक स्वस्थान अप्रमत्त और दूसरा सातिशय अप्रमत्त । सातिशय अप्रमत्त वह कह-लाता है जो श्रेणी चढनेके सन्मुख होता है। इस मोक्ष-गामी जीवके नरकायु तिर्यचायु और देवायुकी सत्ता नहीं होती है । नवर्वे गुणस्थानमें ३६ प्रकृतियोंका क्षय करता हैं (देखो कवित्त ८२), दशवेंमें सक्ष्मलोभको नष्ट करता है, बारहवें गुणास्थानमें ज्ञानावरणीकी ५,-मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यय और केवल, दर्शनावरणीकी ६,-चक्षु, अचक्षु, अवधि, केवल, निद्रा और प्रचला, और अन्तरायकी ५,-दान, लाम, मोग, उपमोग और विधि इस तरह सब मिलाकर १६ प्रकृतियोंका क्षय करता है । चौदहवें गुण-स्थानके अन्तमें जब दो समय रह जाते हैं, तब पहले

१ यह कथन क्षपकश्रेणी चढ़नेवाले जीवकी अपेक्षासे हैं । उपशामश्रेणीवाले उपशामसम्यक्तिके इन प्रकातियोंकी सत्ता ११ वें गुणस्थानतक रहती हैं।

समयमें ७२ और दूसरे समयमें १३ प्रकृतियोंको खिपाता है। इस तरह सब मिलाकर १४८ कर्मोंके जालको तोडकर जीव ग्रुक्त हो जाता है और वहां अनन्त सुखोंको भोगता है। हे प्रभो, मैं आपके पैरोंमें पडता हूं, आप ग्रुझे अपने समीप बुला लेवें अर्थात् अपने समान ग्रुझे भी कर्मोंसे रहित कर देवें।

> मानुषात्तर पर्वतका परिमाण । कवित्त ( ३१ मात्रा )।

मनुषोत्तर पर्वत चौराई, भूपर एक सहस बाईस। मध्य सात सौ तेइस जोजन, ऊपर चार सतक चौईस सतरहसौ इकईस उंचाई, जड़ चारसौ पाव अरु तीस। रिजु विमान किहि भाँति मिल्यौ है, जोजन लाख कह्यो जगदीस ॥ २१॥

अर्थ-मानुषात्तर पर्वत जो कि अटाई द्वीप अर्थात् मनुष्य क्षेत्रके बाहिर है और जिसके पहले पहले मनुष्योंका निवास है, उसका विस्तार इस कवित्तमें बतलाया है। इस पर्वतकी चौडाई पृथ्वीपर १०२२ योजन है। ऊपरकी चौडाई कमसे कम होता गई है। अर्थात् उसकी चौडाई मध्यमें ७२३ योजन है और ऊपर ४२४ योजन है। ऊंचाई इस पर्वतकी १७२१ योजन है और जड इसकी जो कि चित्रापृथ्वीमें है ४३० थे योजनकी है। बहुतसे लोग समझते हैं कि इस पर्वतसे स्वर्गीका ऋजुविमान मिला होगा, इसलिये इसके

उसपार लोग नहीं जा सकते होंगे। परन्तु यह टीक नहीं है। यह कैसे मिल सकता है? क्योंकि ऋजुविमान तो एक लाख योजन ऊंचा है और यह केवल १७२१ योजन ऊंचा है।

देव देवी संभोग।

दोय सुरगमें कायभोग है, दोय सुरगमें फरस निहार चार सुरगमें रूप निहारे,चार सुरगमें सबद विचार॥

चार सुरगमें मनको विकलप, आगें सहज सील निरधार। अहमिंदर सब महा सुखी हैं,

वंदौं सिद्ध सुखी अविकार ॥ २२ ॥

अर्थ-पहले दो स्वर्गोंमें अर्थात् सौधर्म ऐशान स्वर्गमें कायभोग है अर्थात् इन स्वर्गोंके देवोंको जब काम भोगकी इच्छा होती है, तब वे स्त्री पुरुषोंके समान ही संभोग करते हैं। आंगे सानत्कुमार और माहेन्द्र इन दो स्वर्गोंमें देव देवियोंके परस्पर स्पर्ध मात्रसे संभोगकी इच्छा पूर्ण हो जाती है। इनसे ऊपर ब्रह्म, ब्रह्मोत्तर, लांतव और कापिष्ट इन चार स्वर्गोंमें परस्पर रूप देखने मात्रसे कामवासनाकी तृित हो जाती है। आंगेके शुक्र, महाशुक्र, शतार और सहस्रार इन चार स्वर्गोंमें कामरूप शब्दोंके अवणमात्रसे इच्छा मिट जाती ह और आंगेके आनत प्राणत आरण और अच्युत इन चार स्वर्गोंमें

मनमें कामचिन्तवन करने मात्रसे इच्छाकी निवृत्ति हो जाती है। इन सोलह स्वर्गीके आगे प्रैवेयिक अनुदिशि आदिमें देवियां नहीं हैं और कषायकी बहुत मन्दता है, इसलिये वहांके देव सहज शिलवंत वा ब्रह्मचारी हैं। और जो अह-मिंद्र हैं, उनमें पारिषदादि दश भेद छोटे बहेपनके नहीं हैं। वे बहे सुखी हैं। उनसे अधिक सुखी सिद्ध भगवान हैं, जो कि विकार रहित हैं। उनकी मैं वन्दना करता हूं।

१६९ प्रधान पुरुषोंकी गणना।

चौवीसौं जिनराय-पाय बंदों सुखदायक । कामदेव चौवीस, ईस सुमरों सिवनायक ॥ भरत आदि चक्रीस, दुदस बहु सुरनरस्वामी। नारद पदम मुरारि, और प्रतिहरि जगनामी॥ जिनमात तात कुलकर पुरुष,संकर उत्तम जियधरों। कछु तदभव कछु भवधरत, मुक्क तिरूप बंदन करों॥

अर्थ-सुखके देनेवाले २४ तीर्थंकरोंके चरणोंकी वन्दना करता हूं । २४ कामदेवोंका स्मरण करता हूं, जो उसी भवमें मोक्षके नायक अर्थात् सिद्ध हो गये हैं । भरतादि १२ चक्रवर्ती जो अगणित मनुष्य और देवोंके स्वामी थे, तथा ९ नारद, ९ बलभद्र, ९ नारायण, ९ प्रतिनारायण, २४ तीर्थंकरोंकी माताएँ, २४ पिता, १४ कुलकर, आर ११ रुद्र (महादेव) ये सब १६९ उत्तम जीव हुए हैं। इनमें कुछ तद्भवमोक्षगामी हैं अर्थात् उसी मवसे मुक्त होने-वाले हैं और कुछ ऐसे हैं, जो थोड़ेसे भव धारण करके मोक्ष जावेंगे । इसलिये इन मुक्तरूप आत्माओंकी वन्दना करता हूं । (इनमेंसे जिनमाता पिता, कुलकर, बलभद्र, रुद्र, और कामदेव छोड़ देनेसे ६३ शलाका पुरुष कहलाते हैं। १६९ में कुछ तीर्थंकर, चक्रवर्ती और कामदेव पदवीके भी धारक हुए हैं।)

एकसौ अङ्तालीस कर्मप्रकृतियाँ।

ग्यानावरनी पांच, दर्सनावरनी नौ विध । दोय वेदनी जान, मोहिनी आठ वीस निध ॥ आव चार परकार, नामकी प्रकृति तिरानौ । तथा एकसौ तीन, गोत दो भेद प्रमानौ ॥ कहि अंतरायकी पांच सब,सौ अड़तालिस जानिए। इमि आठकरम अड़तालिसौं, भिन्नरूप निज मानिए ॥ २४ ॥

अर्थ-ज्ञानावरणीकी ५, दर्शनावरणीकी ९, वेदनीयकी २, मोहनीयकी २८, आयुकी ४, नामकी ९३ अथवा १०३, गौत्रकी २ और अन्तरायकी ५ इस प्रकार आठों कर्मकी सब मिलाकर १४८ प्रकृतियां हैं । ये १४८ मेद

<sup>ं</sup> नाम कर्मकी ९३ परुतियोंमें शरीरके ५ भेद अभेद्विविक्षासे माने हैं । जहां १०३ भेद माने हैं, वहां शरीरके संयुक्त भेदोंकी अपेक्षासे १५ भेद् माने हैं।

जदरूप कर्मों के हैं। अपने निजरूपको इनसे जुदा श्रद्धान करना चाहिये। (१४८ मेंसे १०१ प्रकृति तो चार अचा-तिया कर्मों की हैं और ४७ चार घातिया कर्मों की हैं।)

> भवविपाकी, क्षेत्रविपाकी, पुद्गलविपाकी और जीवविपाकी प्रकृतियां ।

> > सवैया इकतीसा।

वरनादिक बीस संस्थान संहनन बारे. बंधन संघात देह अंगोपांग ठारे हैं। अगुरु लघु आतप उपघात परघात. निरमान परतेक साधारन सारे हैं ॥ अथिर उदोत थिर सुभ असुभ बासठ. पुग्गलविपाकी भौविपाकी आव चारै हैं। क्षेत्रकी विपाकी चार आनुपूर्वी अठत्तर, बाकी जीवकी विपाकी धरें अघ टारे हैं २५ अर्थ-वर्ण ५, गंध २, स्पर्श ८ और रस ५ इस तरह वर्णादिक २० प्रकृतियां; संस्थान ६ और संहनन ६ इस तरह दोनों १२; बंधन ५, संघात ५, शरीर ५ और अंगो-पांग ३, इस तरह चारों १८; अगुरुलघु १, आतप १, उपघात १, परघात १, निर्माण १, प्रत्येक १, साधारण १, अथिर १, उद्योत १, स्थिर १, शुभ १ और अञ्चम १ इस तरह १२; कुल मिलाकर ६२ प्रकृतियां प्रदूलविपाकी

हैं । पुद्रलमें उदय आती हैं, अशीत पुद्रलमें इनका फल होता है, इसलिये इन्हें पुद्गलिवपाकी प्रकृतियां कहते हैं। नरक आयु, तिर्यच आयु, मनुष्य आयु और देव आयु ये चार प्रकृतियां भवविषाकी हैं। इनका विषाक वा फल भवमें होता है-इनके फलसे जीव संसारमें रुलता ह । नरक-गत्यानुपूर्वी, तिर्ये वगत्यानुपूर्वी, मनुष्यगत्यानुपूर्वी और देवगत्यानुपूर्वी ये चार प्रकृतियां क्षेत्रविपार्क हैं । इनके फलसे विग्रह गतिनें अर्थात भव धारण करनेके पहले जीवका आकार पहले सरीखा बना रहता है । इनका विपाक क्षेत्रमें अथीत विग्रहगतिरूप क्षेत्रमें अथवा आत्म-क्षेत्रमें होता है। ज्ञानावरणीकी ५, दर्शनावरणीकी, ९ मोह-नीकी २८, अंतरायकी ५, गोत्रकी २, वेदनीकी २, नाम कर्मकी २७ इस तरह ७८ प्रकृतियां जीवविपाकी हैं। पुद्रल-विपाकी भवविपाकी आदि सब मिलाकर १४८ प्रकृतियां हो गई। इनका श्रद्धान करनेसे जीव पापसे मुक्त होता है।

विशेष—नाम कर्मकी ९३ प्रकृतियां हैं, जिनमें एकेंद्री, दोइंद्रिय, तेइंद्रिय, चौइंद्री, पंचिन्द्रिय, नरकगित, तिर्यचगित, मजुष्यगित, देवगित, प्रशस्तिवहायोगित, अप्रशस्तिवहायोगित, अप्रशस्तिवहायोगित, अप्रशस्तिवहायोगित, अप्रशस्तिवहायोगित, अप्रशस्ति, अपर्याप्त, अपर्याप्त, आदेय, अनादेय, सुभग, दुर्भग, सुस्वर, यशःकितिं, अपशःकीर्ति, श्वासोच्ञ्चास, और तीर्थंकर, ये २७ प्रकृतियां जीविपपाकी हैं, ४ क्षेत्रविपाकी हैं और बाकी ६२ पुहलविपाकी हैं।

#### सर्वघाती और देशघाती प्रकृतियां।

केवल दरस ग्यान आचरणी ताकी दोय, मिथ्यात समे मिथ्यात निद्रा पांच भानिए। तीनों चोकरीकी बारे सर्वघाती इकईस, संज्वलन चार नव नोकषाय मानिये॥ ग्यानावरणीकी चार दर्शनावरणी तीन, अंतराय पांच सम्यक मिथ्यात ठानिये। देसघातीकी छबीस बाकी एकसो अघाती, तीनों घातीकर्म घात आप सुद्ध जानिये॥

अर्थ-केवलज्ञानावरणी, केवलदर्शनावरणी, मिथ्यात्व, सम्यक्तिमध्यात्व, (मिश्रमिथ्यात्व) निद्रा, निद्रानिद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धिनिद्रा ये पांच निद्रा, अनन्तानुबन्धी कोध, मान, माया, लोभ, प्रत्याख्यान कोध, मान, माया, लोभ, अप्रत्याख्यान कोध, मान, माया, लोभ, ये तीन चौकड़ीके बारह कषाय; इस तरह इकीस सर्वघाती अकृतियां हैं। ये आत्मगुणको सर्वथा घातनेवाली हैं, इस लिये सर्वघाती कहलाती हैं। और संज्वलन कोध, मान, माया, लोभ ये चार संज्वलन कषाय; हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद ये नौ नोकषाय; मतिज्ञावावरणी, श्रुतज्ञानावरणी, अविधिञ्ञानावरणी, मनःपर्ययञ्चानावरणी, ये चार ज्ञानावरणी; चक्षुदर्शनावरणी,

अचक्षुर्दर्शनावरणी, अवधि दर्शनावरणी, ये तीन दर्शना-वरणी; दानान्तराय, लाभान्तराय, भोगान्तराय, उपभोगान्त-राय, वीर्यान्तराय ये पांच अन्तराय; और एक सम्यक्त्व इसः तरह २६ देशघाती प्रकृतियां हैं । ये आत्माके गुणोंको एकदेश घात करती हैं—सर्वथा घात नहीं करतीं, इसलिये देशघाती कहलाती हैं । और १०१ प्रकृति अघातिया कर्मोंकी हैं । इस तरह सब मिलाकर २१+२६+१०१=१४८ प्रकृति हैं । इन तीनों प्रकारके कर्मोंको नाश करके आत्मा शुद्ध होता है—मोक्षको प्राप्त होता है ।

पांच त्रिभंगी (बंध, उदय, उदीरणा, सत्ता, विशेष सत्ता) ।

सवेया इकतीसा ।

वर्णादिक च्यार सोलै नाहिं देह आदि पंच, दस नाहिं मिथ्या एक दोय बंध नाहीं है। सोलै दस दोय विना बंध एक सतवीस,

मिथ्या उदै तीन दोय बढ़ें उदै पाहीं है।। उदय औ उदीरणा एक सत बाइसकी,

सत्ता सो अड़ताल विसेस सत्ता ठाहीं है । मिथ्या गुण सो छियाल काहू सत सत्ताईस, पांचों तिरभंगीसों असंगी आपमाहीं है।२७।

अर्थ-वर्ण, गंध, रस और स्पर्शके जो २० वीस भेद हैं, वे सामान्यकी अपेक्षासे स्पर्श, रस, गंध और वर्ण इन चारमें गर्भित हो जाते हैं, इसलिये १६ तो ये कम हुए। और ५ शरीर, ५ बंधन ५ संघात ये १५ प्रकृतियां अवि-नाभानी हैं। अथीत् जहां एक शरीरका बंध होता है, वहां उस शरीरसम्बंधी बंधन और संघातका भी बंध अवश्य होता है । इसलिये ५ शरीरप्रकृतियोंमें अविनाभावसम्बंधसे ५ बंधन और ५ संघात भी गर्भित हो जाते हैं । दर्शनमोहकी ३ प्रकृतियां हैं, उनमेंसे १ मिध्यात्वप्रकृति बंधयोग्य है, बाकी २ बंधयोग्य नहीं हैं। अर्थात् सम्यक्त्व-मिथ्यात्व और सम्यक्ष्रकृतिका वंध नहीं होता है, किन्तु उपश्रमसम्यक्तीके मिथ्यात्वके तीन खंड हो जाते हैं । इस तरह सोलै दश दोय अथीत २८ हुई । इनको छोड़कर बाकी १२० प्रकृतियां बंधयोग्य हैं । और उदयमें दर्शन-मोहनीकी तीनों प्रकृति आती हैं, इसलिये बंधकी अपेक्षा उदयमें २ प्रकृतियां जादा हुई । अथीत् १२२ प्रकृतियां उदयमें आती हैं । और इतनीहीकी अर्थीत् १२२ हीकी उदीरणा (स्थिति पूरी किये विना ही कर्मों का फल देकर झर्ना ) होती है । नानाजीवोंकी अपेक्षा सत्ता १४८ ही प्रकृतियोंकी पाई जाती है । यह सामान्य सत्ता है। विशेष सत्ता किसी एक जीवकी अपेक्षासे होती है। सो किसी एक जीवके मिथ्यात्वगुणस्थानमें अधिकसे अधिक १४६ प्रकृति-योंकी सत्ता पाई जाती है । किसीके १२७ की भी बतलाई है। हमारा आत्मा इन पांचों ही त्रिमंगियोंसे जुदा निज-सत्तामें विराजता है।

#### बंध, उदय और सत्ता।

छपय ।

वंध एकसो बीस, उदय सो बाइस आवें। सत्ता सो अड़ताल, पापकी सो कहलावें।। पुन्यप्रकृति अड़सह, अठत्तर जीवविपाकी। बासठ देह-विपाकि, खेत भव चउचउ बाकी।। इकईस सरबघाती प्रकृति, देशघाति छन्बीस हैं। बाकी अघाति इक अधिकसत, भिन्न सिद्ध सिवईस हैं।। २८॥

अर्थ-आठों कमोंकी कुल १४८ प्रकृतियां हैं । इनमेंसे 
१२० प्रकृतियोंका बंध होता है, १२२ उदयमें आती हैं, 
सत्ता सबकी अर्थात् एकसी अड़तालीसों प्रकृतिकी रहती 
है। पाप प्रकृतियां १०० हैं, पुण्यप्रकृतियां ६८ हैं, जीवविपाकी ७८ हैं, देह वा पुद्गलिवपाकी ६२ हैं, क्षेत्रविपाकी 
४ हैं, और भवविपाकी भी ४ हैं। सर्वधाती २१, देशघाती 
२६ और अघाती प्रकृतियां १०१ हैं। आत्मा इन सबसे 
मिन्न शिवईश अर्थात् मोक्षका स्वामी है और सिद्ध है।

९ पाप और पुण्य प्रकृतियां मिलाकर १६८ हो गईं और कुल प्रकृतियां १४८ ही हैं। फिर ये २० ज्यादा कैसे हो गईं १ इसका समाधान यह है कि, ५ वर्ण, ५ रस, २ गंध, और ८ स्पर्श, ये २० प्रकृतियां पापरूप भी होती हैं और पुण्यस्प भी होतीं हैं, इसलिये दोनोंमें गिनी गई हैं।

## पाप प्रकृतियोंके नाम । सवैया इकतीसा ।

घाति सेंतालीस दुक्ख नीच नरकायु पंच, संस्थान संहनन बर्न रस मानिए। नर पसु गति आनुपूरवी फरस आठ, गंध दोय इंद्री चार बुरीचाल ठानिए॥ अथिर अपर्यापत सूच्छम औ साधारण, उपघात थावर असुभ परवांनिए। दुर्भग दुस्वर औ अनादेय अजस रूप, पाप प्रकृति सौ भेद त्यागि धर्म जानिए २९

अर्थ-घाति प्रकृति ४७, दुःख अर्थात् असाता वेदनीय १, नीच गोत्र १, नरकायु १, संस्थान ( समचतुरस्रको छोड़कर ) अन्तके ५, संहनन ( वज्रवृषभनाराचको छोड़कर ) अंतके ५, वर्ण ५, रस ५, नरकगित १, पश्चगित १, नरकगित्यानुपूर्वी १, स्पर्श ८, गंध २, इंद्री ( पंचेन्द्रीको छोड़कर ) ४, अप्रशस्तविद्दायोगित १, अस्थिर १, अपर्याप्त १, सक्ष्म १, साधारण १, उपघात १, स्थावर १, दुर्भग १, दुःस्वर १, अनादेय १, और अजस १ ये सब मिलाकर १०० पाप प्रकृतियां हैं । इनको त्याग कर धर्मका स्वरूप जानना चाहिये।

### पुण्य प्रकृतियोंके नाम।

सुर नर पसु आव साता ऊच भली चाल, सुर नर आनुपूर्वि निरमान स्वास है। बंधन संघात देह वर्ण रस पंच त्रस, तीन अंग सुभ दोय गंध आठ फास है॥ अगुरुलघु पंचेंद्री संस्थान संहनन, बादर प्रतेक थिर पर्यापत जस है। आतप उद्योत परघात सुस्वर सुभग, आदेय तीर्थंकरकों बंदों अघ नास है ३०

अर्थ-देवआयु १, मनुष्यआयु १, तिर्यंचआयु १, सातावेदनी १, उंच गोत्र १, प्रशस्त विहायोगिति १, देव-गिति १, मनुष्यगिति १, देव-गिति १, मनुष्यगिति १, देव-गिति १, मनुष्यगिति १, देव-गिति १, मनुष्यगित्यानु-वर्ती १, मनुष्यगित्यानु-वर्ती १, निर्माण १, श्वासोच्छ्वास १, बंधन ५, संघात ५, श्वारार ( औदारिकादि ) ५, वर्ण ५, रस ५, त्रस १, श्वारारक-अंगोपांग १, शुभ १, गंध २, स्पर्श ८, अगुरुलघु १, पंचेंद्री १, समचतुरस्रसंस्थान १, वज्रवृषमनाराचसंहनन १, वादर १, प्रत्येक १, स्थिर १, पर्याप्त १, यश १, आतेप १, उद्योत १, पर्यात १, सुस्वर १, सुभग १, आदेप १, और तीर्थंकर १ ये सब ६८ पुण्यप्रकृतियां हैं। समस्तपुण्य-

प्रकृतियोंमं तीर्थंकरप्रकृति श्रेष्ठ है—पापोंकी क्षय करनेवार्री है, इसिलिये में उसकी वन्दना करता हूं।
जिनमतकी श्रद्धा।
हण्या

तिहूं काल षट दरब, पदारथ नव तुम भाखे। सात तत्त्व पंचास्तिकाय, षटकायिक राखे।। आठ कर्म गुन आठ, भेद लेस्या षट जाने। पंच पंच व्रत समिति, चरित गति ग्यान बखाने।।

> सरधे प्रतीत रुचि मन धरै, मुकतिमूल समिकत यही। पद नमीं जोर कर सीस धर, धन सर्वग इह विध कही॥ ३१॥

अर्थ-तीन काल—भूत, वर्तमान, भविष्यत्, छहद्रव्य—
जीव, पुद्रल, धर्म, अधर्म, आकाश्च, काल, पंचास्तिकाय—
कालद्रव्यको छोड़कर बाकीके पूर्वोक्त पांचद्रव्य, सप्त तस्व—
जीव, अजीव, आस्रव, बंध, संवर, निर्जरा, मोक्ष, नव
पदार्थ-पूर्वोक्त साततस्व और पुन्य, पाप, षट्काय-पृथ्वीकाय, अपकाय, तेजकाय, वायुकाय, वनस्पतिकाय, और
त्रसकाय (द्वीन्द्रियादि), आठकम-ज्ञानावरणा, दर्शनावरणी, वेदनी, मोहनी, आयु, नाम, गोत्र, अन्तराय, आठ
गुण-( सम्यक्त्वके) निःशंका, निःकांक्षा, निर्विचिकित्सिता, अमृहदृष्टी, उपगृह्न, स्थितिकरण, बात्सल्य,

अभावना, छहलेक्या—कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म, शुक्र, पांच व्रत-अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, परिग्रहत्याग, पांच समिति—ईयी, भाषा, एषणा, आदाननिश्चेपणा, प्रतिष्ठापना, पांच चारित्र—सामाधिक, छेदोपस्थापना, परिहार-विश्चाद्धि, सक्ष्मसाम्पराय, यथाख्यात, पांच गति—नरक, देव, मनुष्य, तिर्यंच, मोक्ष, पांच ज्ञान—मित, श्रुत, अविध, मनःपर्यय, और केवल इन सब बातोंपर जो श्रद्धान करना, प्रतीत करना, और मनमें रुचि धारण करना है, वहीं सिक्तका मूल सम्यग्दर्शन है। उन सर्वज्ञ देवके चरणोंकों में मस्तकपर हाथ रखके नमस्कार करता हूं, जिन्होंने ये सब बातें बतलाई हैं।

१५९॥ लाख कुलकोड़का ब्योरा । सवेया इकतीसा ।

पृथ्वीकाय बीस दोय जल सात तेज तीनि, वायु सात तरु बीस आठ परमानिए। वे ते चउ इंद्री सात आठ नव खग बारे, जलचर साढ़े बारे चौंपे दस जानिये॥ सरीसृप नव नारकी पचीस नर चौंदे, देवता छबीस लाख कुल कोरि मानिए। दोय कोराकोरीमाहिं आध लाख कोरि नाहिं, सबकौं निहारिके दयाल भाव आनिए॥३२॥ अर्थ-पृथ्वीकायके २२ लाख, जलकायके ७ लाख, तेजकायके ३ लाख, वायुकायके ७ लाख, तहकाय अर्थात् वनस्पतिकायके ८ लाख, दोइंद्रियके ७ लाख, तेइंद्रियके ८ लाख, चौ इंद्रियके ९ लाख, पिक्षयोंके १२ लाख, जलचारी जीवोंके १२॥ लाख, चौपायोंके १० लाख, सरी-स्प जीवेंकि अर्थात् जमीनपर घिसट कर चलनेवाले सांप आदि जीवोंके ९ लाख, नारिकयोंके २५ लाख, मनुष्योंके १४ लाख, और देवोंके २६ लाख कुलकोड़ हैं । सबका जोड़ दो कोड़ाकोड़ीमेंसे आधा लाख कम अर्थात् १९९॥ लाख करोड़ होता है। इन सबको जानकर इनपर दयामाव रखना चाहिये।

स्पर्श रस गंध वर्णादिके भेदसे जीवोंके शरीरके जो भेद होते हैं, उन्हें कुल कहते हैं ! सम्पूर्ण जीवोंके १९९॥ लाख करोड़ भेद हो सकते हैं । योनिस्थानोंकी अपेक्षा कुल अधिक होते हैं, इसका कारण यह है कि, एक योनिसे उत्पन्न हुए जीवोंके भी वर्णादिके भेदसे अनेक भेद हो सकते हैं।

अंकगणनाके ग्यारह भेद् ।
छप्पय ।

ग्यार अंक पद एक, अंक दस सब पद जानी । पूरव चौदे अंक, बीस अच्छर जिनवानी ॥ उनतिस अंक मनुष्य, पल्य पैंतालिस अच्छर । सरसों कुंड छियाल, डेड़सो थिति अच्छर वर ॥ इकतीस अंक पल कलपके, जंबु फलावटि दस वरन। सब बातबलय ग्यारे वरन, धन्य जैन संसे हरन॥ ३३॥

१ इस अलोकिक गणितका जिसे विशेष ज्ञान प्राप्त करना हो, उसे जैन-सिद्धान्तद्र्यणके पृष्ठ ६४ में देखना चाहिये । यहां विस्तारके भयसे नहीं लिखा है।

कालके पत्य ३१ अंक प्रमाण हैं । जम्बूद्वीपका घनप ल दश अंक प्रमाण अर्थात् ७९०५६९४१५० योजन है । सब वातवलयोंका घनफल ११ अंक प्रमाण अर्थात् १०२४१९८३४८७ है । संशयके हरण करनेवाले जैन-धर्मको धन्य है।

तेरहवें गुणस्थानमें सात त्रिभंगी।

छप्पय ।

सात आसरव द्वार, बंध इक साता कहिए।
चौंदै भाव प्रमाण, पचासी सत्ता लहिए।।
अस्सी चउरासीय, इक्यासी और पिच्यासी।
यह सत्ता चौ भेद, विसेस जिनेसुर भासी॥
इककम चालीस उदीरना, उदय वियालिस मानिए।
यह तेरहवें गुणथानमें, सात त्रिभंगी जानिए३४

अर्थ-तेरहवें सयोगिकेवली गुणस्थानमें सात त्रिभंगी होती हैं, सो इस प्रकार,—सत्यमन, अनुभयमन, सत्यवचन, अनुभयवचन, औदारिककाय, औदारिक मिश्र और कार्माण ये सात आश्रवद्वार हैं, और बंध एक साता वेदनीयका है और भाव इस गुणस्थानमें १४ (ज्ञान, दर्शन, दान, लाभ, भोग, उपभोग, विध सम्यक्तव, चारित्र, मनुष्यगति, असिद्धत्व, भन्यत्व, जीवत्व और लेक्या) होते हैं। ८५ प्रकृति-योंकी सत्ता रहती है। यह सत्ता जिनेश्वर भगवानने नाना जीवोंकी अपेक्षा चार प्रकारकी कही है। अर्थात् किसी

जीवके ८० प्रकृतियोंकी, (८५ में से आहारकचतुष्क और तीर्थंकरप्रकृति छोड़कर), किसीके ८४ की (एक तीर्थंकर-प्रकृतिको छोड़कर), किसीके ८१ की (आहारक चतु-ष्कको छोड़कर) और किसीके ८५ प्रकृतियोंकी सत्ता रहती है, ३९ प्रकृतियोंकी उदीरणा होती है, और ४२ प्रकृतियोंका उदय होता है। इस तरह तेरहवें गुणस्थानमें आश्रव, बंध, भाव, सामान्यसत्ता, विशेषसत्ता, उदीरणा और उदय ये सात त्रिभंगी होती हैं।

बंभद्शक छप्पय ।

जीव करम मिलि बंध, देय रस तास उदै भिन । उद्दीरना उपाय, रहें जब लों सत्ता गिन ।। उतकरसन थिति बढ़ें, घटें अपकरसन कहियत । संकरमन पररूप, उदीरन बिन उपसम मत ।।

संक्रमण उदीरन विन निधत, घट बढ़ उदरन संक्रमन । चहु विना निकांचित बंध दस, भिन्न आपपद जानिमन ॥ ३५॥

अर्थ-जीव और कमें के मिलनेको बंध कहते हैं । अपनी स्थितिको पूरी करके कमें के फल देनेको उदय कहते हैं । तप आदि निमित्तोंसे स्थिति पूरी किये विना ही कमें के फल देनेको उदीरणा कहते हैं । जबतक कर्म आत्माके साथ सम्बन्ध रखते हैं, तबतक उनकी सत्ता कहला

ती है । जिस कर्मकी जितनी स्थित बांधी हो, उतनीसे अधिक हो जानेको उत्कर्षण कहते हैं और घटजानेको अप-कर्षण कहते हैं । किसी कर्मके सजातीय एक भेदसे दूसरे भेदरूप हो जानेको संक्रमण कहते हैं । द्रव्य क्षेत्र काल भावके निमित्तसे कर्मकी शक्तिके प्रगट न होनेको उपशम कहते हैं अर्थात् जब कर्मोंकी उदीरणा नहीं होती है और उदय भी नहीं होता है, तब उपशम होता है । संक्रमण और उदीरण न होनेको अर्थात् जो कर्मप्रकृति बांधी हों, वे न दूसरे रूप हों और न उनकी उदीरणा हो, उसे निधत्त कहते हैं । और जिसमें स्थितिका घटना बढ़ना पररूप होना और उदीर्ण होना ये चारों बातें न हों, उसे निकांचित कहते हैं । इस तरह बंधके दश प्रकार हैं । हे मन तुझे आत्माका पद इनसे सर्वथा भिन्न समझना चाहिये।

तीन लोकके अकृत्रिम चैत्यालयोंकी संख्या।
सवैया तेईसा (मत्तगयन्द)।

सात किरोर बहत्तर लाख, पतालविषे जिनमंदिर जानें। मध्यहि लोकमें चार सौ ठावन, व्यंतर जोतिकके अधिकानें॥ लाख चौरासि हजार सतानवे, तेइस उरध लोक बखानें।

# एकेकमें प्रतिमा सत आठ, नमें तिहुजोग त्रिकाल सयानें ॥३६॥

अर्थ-पातालमें अर्थात् चित्रा पृथिवीके नीचे मवनवासी देवोंके भवनोंमें ७७२०००० अकृत्रिम जिनमंदिर हैं, मध्यलोकमें अर्थात् जम्बृद्वीपसे तेरहवें रुचक कुंडलिगिर नामके तेरहवें द्वीपतकके क्षेत्रमें ४५८ जैन मंदिर हैं। व्यन्तरदेवोंके और ज्योतिषीदेवोंके भवनोंमें असंख्यात चैत्यालय हैं। और ऊर्ध्वलोकमें अर्थात् सौधर्म स्वर्गसे सर्वार्थ-सिद्धितक ८४९७०२३ चैत्यालय हैं। इन सब मंदिरों या चैत्यालयोंमें एक एकमें एक एक सौ आठ प्रतिमाएं हैं। उन्हें चतुर पुरुष मन वचन कायसे तीनों समय नमस्कार करते हैं।

तीन कम नव कोटि मुनियोंकी संख्या।

पांच किरोर तिरानवे लाख, हजार अठानवे दोसे छ जाने। जीव छठे गुणमें अध सातमें, ग्यारसे छयानवे चार ठिकाने॥ आठ नवे दस बारहे चौदहें, सो उनतीस नवे परमाने। तेरमें आठ हि लाख हजार, अठानवे पांचसे दोय बखाने॥३०॥ अर्थ-अर्राई द्वीपमें एक कालमें अधिकसे अधिक इतने मिन हो सकते हैं—छैठे गुणस्थानमें ५९३९८२०६, सात्रें गुणस्थानमें उससे आधे अर्थात २९६९९१०३, आगे उप-शमश्रेणीके आठवें, नवें, दश्चवें और ग्यारहवें इन चार स्थानोंमें सब मिलाकर ११९६, अर्थात प्रत्येक में २९९, और क्षपकश्रेणीके आठवें, नवें, दश्चवें, बारहवें तथा चौदहवें गुणस्थानोंमें मिलाकर २९९० अर्थात प्रत्येकमें ५९८, और तरहवें गुणस्थानमें ८९८५०२। सबका जोड़ ८९९९९९७ होता ह । इससे अधिक म्रानि एक कालमें नहीं हो सकते।

अदाईद्वीपका ज्योतिषमंडल ।

कवित्त (३१ मात्रा )।

एक चन्द इक सूर्य अठासी,
ग्रहअद्वाइस, नखत बखान ।
ज्ञ्यासठ सहस पचत्तर नवसे,
कोड़ाकोड़ी तारे जान ॥
इकसो बत्तिस चंद इही विध,
ढाई द्वीपमध्य परवान ।
सब चैत्यालय प्रतिमामंडित,
बंदन करों जोरि जुगपान ॥ ३८ ॥

१ छठे गुणस्थानसे पहले मुनि नहीं होते ।

अर्थ-ज्योतिषी देव पांच प्रकारके हैं-चन्द्र, स्वर्थ, ग्रह, नक्षत्र और तारे । इनमें चन्द्र इन्द्र होता है और स्वर्थ प्रतीन्द्र होता है । एक चन्द्रमाका परिवार इस प्रकार है-१ स्वर्थ, ८८ ग्रह, २८ नक्षत्र, और ६६९७५ कोड़ाकोड़ी तारागण। सो ढाई द्वीपमें इसी प्रकारके परिवारवाले १३२ चन्द्रमा हैं। इन सब ज्योतिषियोंके विमान जिन चैत्यालयों और जिन प्रतिमाओं सहित हैं । इस लिये में दोनों हाथ जोड़कर नमस्कार करता हूं।

आयुकर्मके बंधके नव भेद्र।

आउ अंस पेंसठ सो इकसठ, इकइस सो सत्तासी जान । सात सतक उनतीस दोय सो, तेतालिस इक्यासी मान ॥ सत्ताईस और नो तीनों, एक आठवाँ भेद बखान । नोमीं अंतकालमें बाँधे, अगली गतिकी आउ निदान ॥ ३९ ॥

अर्थ-जीव अपनी अगली आयुका बंध कब करता है, इसका खुलासा इस कवित्तमें किया है,-किसी जीवकी आयुमें यदि हम ६५६१ अंशोंकी कल्पना करें, तो इसके बीसरे हिस्सेमें अर्थात् जब २१८७ अंश आयुके शेष रह जार्वेगे, तब वह आगामी भवकी आयुको बाँघेगा । यदि उस समय नहीं बांध सकेगा, तो २१८७ के तिहाईमें अर्थात् ७२९ अंश शेष रहेंगे, तब बाँघेगा । यदि उस समय भी न बांध सका, तो २४३ अंश शेष रहनेपर बांघेगा । और तब भी न बांध सका तो त्रिभागके ८१, २७, ९, ३ और १ आदि स्थानोंमें बांधेगा । इस तरह आठ बार जो त्रिभाग हुए हैं, उनमेंसे किसी न किसीमें आयुका बंध कर ही लेगा और यदि आठों त्रिभाग चूक जावेगा, तो अपनी आयुके अन्त समयमें तो अवश्य ही अगली आयु बांध लेगा । विना अगली आयुका बंध किये कोई भी जीव वर्तमान आयुको नहीं छोड़ सकता है । और आयु क्रमेका बंध त्रिभागमें या अन्तसमयमें होता है ।

#### सत्तावन जीवसमास।

छपय ।

भूजल पावक वायु, नित्य ईतर साधारन ।
सूच्छम वादर करत, होत द्वादस उचारन ॥
सुप्रतिष्ठित अप्रतिष्ठ मिलत चौदह परवानौ ।
परज अपर्ज अलब्ध, गुनत व्यालीस बखानौ॥
गुन वे ते चौ इंद्री त्रिविध, सर्व एक पंचास भन ।
मनरहित सहित तिहुभेदसौं, सत्तावन धर दया
मन ॥ ४०॥

अर्थ-संक्षेपसे जीवोंके ५७ भेद होते हैं, वे इस प्रकारसे, पृथ्वीकाय, जलकाय, अग्निकाय, वायुकाय, नित्यनिगोद, और इतर निगोदं । इन छहोमें सूक्ष्म और वादर ये दो दो भेद होते हैं, इससे १२ भेद हुए । इनमें सप्रतिष्ठित प्रत्येक और अप्रतिष्ठित प्रत्येक ये दो वनस्पतिकायके मेद और मिलानेसे १४ हो गये । और इन सबमें पर्याप्त, अपर्याप्त ( निवृत्यपर्थाप्त ), और अलब्धपर्याप्त ( लब्ध्यपर्याप्त ) ये तीन तीन भेद होते हैं, इसलिये सब मिलाकर एकेन्द्रिय जीवोंके ४२ भेद हुए । इनमें दो इंद्रिय, ते इंद्रिय और चौ इंद्रियके पर्याप्त, अपर्याप्त, अलब्धपर्याप्त मेद मिलानेसे ५१ हुए और पंचेन्द्री जीव संज्ञी असंज्ञी दो तरहके होते हैं और उन दोनोंमें पर्याप्त आदि भेद होते हैं । सो छह भेद पंचेन्द्रिय-जीवोंके हुए । सब मिलाकर एकेन्द्रियसे पंचेन्द्रिय पर्यन्त जीवोंके ५७ भेद हुए । इन सब जीवोंपर मनमें द्याभाव रखना चाहिये।

अहानवै जीव समास ।

सर्वेया इकतीसा ।

इक्यावन थान जान थावर विकलत्रैके, गर्भज दो तीनि सनमूरछन गाए हैं। पांचों सैनी औ असैनी जल थल नभचारी, भोगभूमि भूचर खेचर दो दो पाए हैं।। दो दो नारकी सुदेव नौ विध मनुष्य बेव, भोगभू कुभोगभू मलेच्छभू बताए हैं। दोय दोय दोय तीनि आरजमें राजत हैं, अठानवै दया करें साधु ते कहाए हैं॥ ४१॥

अर्थ-स्थावर और विकलत्रय ( दो इंद्रिय, ते इंद्रिय, चौ इंद्रिय ) जीवोंके ५१ भेद तो ४० वें पद्ममें कह चुके हैं, उनमें पंचेन्द्रिय जीवोंके ४७ भेद और मिलानेसे ९८ भेद हो जाते हैं । सो इस प्रकारसे,-गर्भज जीवोंके पर्याप्त और अपर्याप्त ( निवृत्ति अपर्याप्त ) ये दो, सम्मूर्छन पंचेन्द्रियोंके पर्याप्त, अपर्याप्त, और अलब्धपर्याप्त ये तीन इस तरह पांच, फिर दोनोंके सेनी और असेनी भेद करनेसे हुए दश । ये दश भेद थलचारी पंचेन्द्रियोंके हुए । इसी प्रकारके दश दश भेद जलचारी और नभचारी पंचेन्द्रियोंमें भी होते हैं। सब तीस भेद कर्मभूमिके पंचेन्द्रिय जीवोंके हुए । भोग-भूमिमं जलचर और सम्मुच्छीन जीव नहीं होते हैं । केवल गर्मज थलचारी और नमचारी होते हैं और इन दोनोंके पर्याप्त अपर्याप्त दो दो भेद होते हैं । इस तरह भोगभूमिके जीवोंके चार भेद हुए । देव और नारिकयोंके भी पर्याप्त अपर्याप्तके भेदसे चार भेद होते हैं । मनुष्योंके नव भेद होते हैं-भोगभूमि, क्रुभोगभूमि और म्लेच्छखंडके मनुष्योंके पर्याप्त

अपर्याप्तके प्रकारसे ६ भेद और आर्यखंडके मनुष्योंके पर्याप्त अपर्याप्त अलब्धपर्याप्त ये तीन भेद।सब मिलानेसे ९८ भेद हुए— स्थावर जीवोंके........ ४२ भोगभूमिके थल नम चारियोंके४ विकलत्रयके........ ९ देव नारिकयोंके..... ४ कर्मभूमिके जलचारियोंके १० भोगकुभोग म्लेच्छमनुष्योंके ६ ,, थलचारियोंके.... १० आर्यखंडके मनुष्योंके...... ३ ,, नभचारियोंके.... १०

इन सब जीवोंपर जो दया करते हैं, वे ही साधु पुरुष हैं। प्रमादोंके भेदा

छपय ।

विकथारूप पचीस औस पनवीस कसायिन ।
गुणतें छस्से सवा, पांच इंद्री मनसों गिन ॥
पोनें चार हजार, पांच निद्रासों गुनिए ।
सहस पोन उनईस, नेह अरु मोह सु सुनिए ॥
साढ़े सैतीस हजार सब, भेद प्रमाद प्रमानिए ।
छडे गुणथानकलों कहे, त्याग आप थिर ठानिए ४२

अर्थ-विकैथाके २५ मेद हैं । उनसे २५ कषायोंका गुणा करनेसे ६२५ होते हैं । और ६२५ का पांच इन्द्रिय

<sup>9</sup> विकथाके मूल भेद तो चार ही हैं, परःतु उत्तरभेद मूलसहित २५ हैं— राज कथा, भोजन कथा, खी कथा, चोर कथा, धन, वेर, परसंडन, देश, कपट, गुणबंध, देवी, निष्ठुर, शून्य, कंद्पी, अनुचित, भंड, मूर्स, आत्मप्रशंसा, परवाद, ग्लानि, परपीड़ा, कलह, परिग्रह, साधारण, संगीत।

तथा मन अर्थात् छहसे गुणा करनेसे ३७५० होते हैं। इन्हें पांच निद्रासे गुणाकार करनेसे पौने उनईस हजार १८७५० भेद होते हैं। और इन भेदोंको स्नेह और मोहरूप दोकी संख्यासे गुणाकार करनेसे ३७५०० होते हैं। इस तरह प्रमादके साढे सैंतीस हजार भेद होते हैं। ये प्रमाद छहे गुणस्थानतक रहते हैं। इनका त्याग करके अपने आपमें स्थिर होना चाहिये।

ज्योतिषमंडलकी ऊंचाई।

छपय ।

सात सतक अरु नवे, तासुपर तारे राजें। ता उपर दस भान, असीपर चन्द विराजें॥ च्यारि नखत बुध च्यारि, तीनिपर सुक्र बतायो। तीनि गुरू कुज तीनि, तीनिपर साने ठहरायो॥ इमि नवसे जोजन भूमितें, जोतिषचक्र बखानिए। इकसो दस जोजन गगनमें, फैलि रह्यो परमा-

अर्थ-पृथ्वीसे ७९० योजनकी ऊंचाईपर तारोंके विमान हैं। उनसे दश योजनकी ऊंचाईपर सर्थ और उससे ८० योजनकी ऊंचाईपर निर्मासे ऊपर चार योजनपर नक्षत्र, चार योजनपर बुध, तीन योजनपर शुक्र, तीनपर मंगल और तीनपर शिन; इस प्रकार क्रमसे एकके ऊपर एक हैं। सब मिलाकर पृथ्वीसे ९००

योजनकी ऊंचाई तक ज्योतिषचक है और आकाशमें उसका विस्तार एकसौ दश्च योजनका है । अर्थात् पृथ्वीसे ७९० योजनकी ऊंचाईसे उसका प्रारंभ होता है और ९०० योजन-पर अन्त होता है। बीचमें ११० योजनमें उसका विस्तार है।

गुणस्थानोंका गमनागमन।

छपय ।

मिथ्या मारग च्यारि, तीनि चउ पांच सात भनि। दुतिय एक मिथ्यात, तृतिय चौथा पहला गनि॥ अन्नत मारग पांच, तीनि दो एक सात पन। पंचम पंच सुसात, चार तिय दोय एक भन॥

छद्धे षट इक पंचम अधिक, सात आठ नव दस सुनौ । तिय अध ऊरध चौथे मरन, ग्यार बार विन दो सुनौ ॥ ४४ ॥

अर्थ-पहले मिथ्यात गुणस्थानसे उपर चढनेके चार मार्ग हैं। कोई जीव मिथ्यात्वसे तीसरे गुणस्थानमें जाता है, कोई चौथेमें, कोई पांचवेंमें और कोई एकदम सातवेंमें जाता है। दूसरे सासादन गुणस्थानसे एक ही मार्ग है अर्थात् बहांसे मिथ्यात्व गुणस्थानमें ही जाता है। तीसरे गुणस्था-नसे यदि उपर चढता है, तो चौथे गुणस्थानमें जाता है और यदि नीचे पडता है, तो पहलेमें आकर पडता है। चौथे अत्रतसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे ऊपर नीचे जानेके पांच मार्ग हैं। नीचे पडता है, तो तीसरे दूसरे वा पहलेमें आता है और यदि ऊपर चढता है, तो पांचवें वा सातवें गुणस्थानमें जाता है । पांचवें गुणस्थानसे भी पांच मार्ग हैं। ऊपर चेंद्गा, तो सातवेंमें जायगा और नीचे पड़ेगा, तो चौथै तीसरे दूसरे या पहलेमें आवेगा । छट्टे गुणस्थानसे छह मार्ग हैं। पांचवें गुणस्थानसे एक अधिक है अर्थात ऊपर चहेगा, तो सातवेंमें जायगा और नीचे उतरेगा तो, पांचवें चौथे तीसरे इसरे वा पहलेमें आ जायगा । सातवें, आठवें, नववें और दशवें गुणस्थानसे उपशमश्रेणीवालेके तीन मार्ग हैं। दो अधा ऊर्ध्वके अथीत इन गुणस्थानींसे जीव नीचे पहेगा, तो अनुक्रमसे एक एक उतरेगा, अर्थात् छठे, सातवें, आठवें और नववेंमें आवेगा और ऊपर चढ़ेगा, तो अनुक्रमसे एक एक ऊपर चढ़ेगा, अथीत आठवें नववें दशवें और ग्यारहवेंमें जावेगा । और तीसरा मार्ग मृत्युके समयका है । ऐसा नियम है कि, इन गुणस्थानोंसे यदि जीव मरण करे, तो मृत्युके समय उसका चौथा अव्रत सम्यग्दृष्टि गुणस्थान हो जाय परन्तु इन गुणस्थानोंमें मरण नहीं होता । ग्यारहर्वे गुणस्थानसे बारहवेंमें जानेके मार्गको छोड़कर दो मार्ग हैं। अर्थात् इस गुणस्थानवाला जीव बारहवें गुणस्थानमें नहीं चढ़ सकता । नीचे उतरेगा, तो दश्वेंमें आवेगा, और मृत्युके समय इसका भी चौथा गुणस्थान हो जायगा।

क्षपक वा क्षायकश्रेणीवाला जीव नीचे नहीं पड़ता है। जिपर चढता है, तो ग्यारहवें गुणस्थानमें नहीं जाता है, दिश्वेंसे बारहवेंसे पहुँच जाता है। और बारहवेंके विनाश तथा तेरहवेंके प्रारंभमें केवलज्ञान प्राप्त करके चौदहवें गुण-स्थानमें जाता है और उसके अन्तमें ग्रुक्त हो जाता है।

चौवीस तीर्थंकरोंके शरीरका वर्ण।

छपय ।

पैहुपदंत प्रभु चंद, चंद सम सेत विराजै।
पारसनाथ सुपास, हरित पन्नामय छाजै॥
वासुपूज्य अरु पदम, रकत माणिकदुति सोहै।
मानिसुन्नत अरु नेमि, स्याम सुरनरमन मोहै॥
बाकी सोलै कंचन वरन, यह विवहार शरीरश्वित।
निहचै अरूप चेतन विमल, दरसम्यानचारित्त
जुत॥ ४५॥

अर्थ-पुष्पदन्त और चन्द्रप्रभ भगवानके शरीरका वर्ण चन्द्रमाके समान सफेद है, पार्श्वनाथ और सुपार्श्वनाथका हरे पन्नेके समान रंग है, वासुपूज्य और पद्मप्रभका

१ द्वे कुन्देन्दुतुषारहारधवलो द्वाविन्द्रनीलप्रभो । द्वे बन्धूकसमप्रभो जिनवृषो द्वो च प्रियङ्गुप्रभो । शेषा षोडशजनममृत्युरहिता सन्तप्तहेमप्रभास्तेसज्ञानदिवाकरा स्राप्त स्वयङ्गुप्रभो । शेषा षोडशजनममृत्युरहिता सन्तप्तहेमप्रभास्तेसज्ञानदिवाकरा स्राप्त स्वयङ्गुप्त नः ॥

लालमाणिककी प्रभा जैसा है, ग्रुनिसुत्रत और नेमिनाथका सांवला (नीलमणि सरीखा) है, जिसे देखकर देवों और मनुष्योंका मन मोहित हो जाता है, और शेष १६ तीर्थ-करोंका वर्ण सोनेकी कांतिके समान है। तीर्थकरोंक शरीरकी यह स्तुति व्यवहारसे है। निश्रयसे विचार किया जाय, तो वे रूपरहित हैं, चैतन्यमय हैं, निर्मल हैं, और श्लायिकदर्शन श्लायिक ज्ञान और श्लायिकचारित्र (खरूपाचरण) संयुक्त हैं। \*

## गोम्मटसारका मंगलाचरण।

छपय ।

वंदों नेमिजिनंद, नमों चौवीस जिनेसुर । महावीर वंदामि, वंदि सब सिद्ध महेसुर ॥ सुद्ध जीव प्रणमामि, पंचपद प्रणमों सुख अति । गोमटसार नमामि, नेमिचँद आचारज निति ॥

जिन सिद्ध सुद्ध अकलंकवर, गुणमणिभूषण उदयधर । कहुं वीस परूपन भावसीं, यह मंगल सब विघनहर ॥ ४६ ॥

अर्थ-श्रीनिमिनाथ तीर्थकरको नमस्कार है, चोवीसों तीर्थकरोंको नमस्कार है, महावीर भगवानकी वन्दना कहता हूं, सम्पूर्ण सिद्ध महेश्वरोंकी वन्दना करता हूं, शुद्ध आत्माको प्रमाण करता हूं, पंचपदोंको अर्थात् पंचपरमेष्टीको प्रणाम करता हूं, गोम्मटसार ग्रन्थको नमन करता हूं और नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीको निरन्तर नमस्कार करता हूं । ये आठों, जिनको कि नमस्कार करता हूं केसे हैं !-जिन हें, सिद्ध हें, शुद्ध हें, कलंकरहित हें, वर (श्रेष्ठ) हें और गुणक्षपी माणियोंके मूषणोंको उदित करनेवाले हें । इन सबको नमस्कार करके भावपूर्वक वीस प्रक्षपणाओंका वर्णन करता हूं । इस वर्णनक्ष्मी कार्यसे यह मंगल सब विघ्नवाधाओंका नाश करनेवाला होगा ।

<sup>\*</sup> चरचाशतककी अनेक प्रतियोंमें निम्नालिखित छप्पय और भी पाया जाताः है। मालून नहीं यह मूलका है या प्रक्षिप्त हैं,—

## षद्विधि मंगल ।

नमहुं नाम अरहंत, थुनहु जिनबिंब कलिलहर।
परमौदारिक दिव्य बिंब, निर्वाण अवनिपर।।
कहहु कल्यानककाल, भजहु केवल गुणग्यायक।
यह षटिविध निच्छेप, महा मंगल वरदायक।।
मंगल दुभेद मल जाय गल, मंगल सुख लहै जीयरा
यह आदि मध्य परजंतलों, मंगल राखो हीयरा॥

अर्थ-१अरहंत भगवानका नाम लेकर नमस्कार करो (नाम निक्षेप), २ पापोंके हरण करनेवाले जिन भगवानके अतिविम्बोंका स्तवन करो (स्थापना निक्षेप), ३ तीर्थंकर भगवानके उत्कृष्ट औदारिक शरीरयुक्त दिव्य विम्बकी स्तुति करो (द्रव्य निक्षेप), ४ केवलियोंकी निर्वाण भूमियोंको—सम्मेदिशखर आदिको नमस्कार करो (क्षेत्रनिक्षेप), ५ भगवानके गर्भजन्मादि कल्याणक समयोंका कथन करो (कालनिक्षेप) और समस्त पदार्थोंका ज्ञायक जो केवलगुण

श्रीगोम्मटसार ग्रन्थमें आचार्य नेमिचन्द्रने जो

सिद्धं सुद्धं पणिमय जििंग्द्वर णेमिचंदमकलंकं । गुणरत्नभूसणुद्धं जीवस्य परूवणं वोच्छं ॥ यह मंगलाचरण किया है, उसका उक्त छणयमें भावानुवाद है।

इस पद्यके जिन आदि विशेषण गोम्मटसार ग्रन्थके भी हो सकते हैं । इनमें और सब विशेषणोंका अभिप्राय तो स्पष्ट ही हैं, एक 'गुणमणिभूषणउद्यधर' में कुछ चौज हैं । 'गुणमणिभूषण' नाम 'चामुंडराय' का है । अर्थात् इन चामुंडरायके छिये जिसका उदय हुआ है, ऐसा गोम्मटसार ग्रन्थ।

(ज्ञान) है, उसको भजो (भावनिक्षेप)। इस तरह यह छह प्रकारका निक्षेप महामंगलरूप है और इच्छित वर देनेवाला है। यहां 'मंगल' शब्दके अर्थ करते हैं—एक तो 'मं' अर्थात् दो प्रकारके अन्तरंग और वहिरंग मल वा पाप जिससे 'गल' (गालयित) अर्थात् गल जावें—नष्ट हो जावें और दूसरा 'मंग' अर्थात् सुल 'ल' (लाति) अर्थात् लाता है—जिससे जीव सुखको प्राप्त करता है। यह मंगल प्रत्येक कार्यके आदि मध्य और अन्त तक हृदयमें रखना चाहिये?

चौदह मार्भणामें पांच प्ररूपणा गार्भित हैं। सेवेया इकतीसा।

जीव समास परजापत मन वच स्वास, इंद्रीकायमाहिं आव गतिमें बस्वानिए। कायबल जोगमाहिं इंद्री पांच ग्यानमाहिं, आहार परिग्रह ए लोभमें प्रवानिए।। कोधमाहिं भय अरु वेदमाहिं मैथुन है, ग्यान ग्यानमाहिं दर्शदर्शमाहिं जानिए। पांचों परूपना ए चौदहमें गभित हैं, गुनथान मारगना दोय भेद मानिए।। अर्थ-जीवसमास, पर्याप्ति, मनप्राण, वचनपाण, और श्वासोच्छासप्राण, ये इन्द्रीमार्गणामें और कायमार्गणामें,

आयुप्राण गितमार्गणामें, काय बल योगमार्गणामें, पांचों हांद्रियां ज्ञानमार्गणामें, आहार संज्ञा और परिग्रह संज्ञा लोभकषायमार्गणामें, भयसंज्ञा कोधमार्गणामें, मेथुनसंज्ञा वेदमार्गणामें, ज्ञानोपयोग ज्ञानमार्गणामें और दर्शनोपयोग दर्शनमार्गणामें गिर्भित हैं। इसतरह पांचों- प्ररूपणा चौदह मार्गणाओंमें गिर्भित हैं। सामान्यतासे गुणस्थान और मार्गणा ये दो ही भेद हैं। अभिप्राय यह कि विशेषतासे तो पांच प्ररूपणा, चौदह मार्गणा और गुणस्थान इस तरह बीस प्ररूपणा हैं, परन्तु जब पांच प्ररूपणाओंको मार्गणाओंमें गिर्भित कर लेते हैं, तब केवल दो ही भेद रह जाते हैं।

बारह प्रसिद्ध पुरुषोंके नाम ।

बंदों पारसनाथ, नमों बल रामचंद वर ।
कामदेव हनुवंत, प्रगट रावन मानी नर ॥
दानस्वर स्रेयांस, सीलतें सीता नामी ।
तप बाहूबलि नाव, भाव भरतेस्वर स्वामी ॥
जग महादेव है रुद्रपद, कृष्ण नाम हरि जानिए ।
'द्यानत'कुलकरमें नाभिनृप, भीम बलीभुज मानिए
अर्थ-तीर्थंकरोंमें तेईसवें तीर्थंकर पार्थनाथ स्वामी
और बलभद्रोंमें नववें रामचन्द्र प्रसिद्ध हुए हैं । इन दोनों
महात्माओंको नमस्कार करता हूं । कामदेवोंमें १८ वें

कामदेव इनुमान, मानी पुरुषोंमें आठवां प्रतिनारायण रावण, दानी पुरुषोंमें राजा श्रेयांस जिन्होंने कि आदि भगवानको इश्चरसका आहार दिया था, श्रीलवती स्त्रियोंमें सीता, तप-रिवयोंमें आदिनाथस्वामीके पुत्र बाह्बिल जिनके कि शरीर-पर लताएँ चढ़ गई थीं, भाववान् पुरुषोंमें भरतचक्रवतीं जिन्हों कि परिग्रह छोड़ते ही अन्तर्भ्रहृतेमें केवलज्ञान प्राप्त हो गया था, रुद्रोंमें ग्यारहवां रुद्र महादेव, नव हार अर्थात् नारायणोंमें नववें नारायण श्रीकृष्ण, चौदह कुलकरोंमें नाभिराजा और बलवती अजावालोंमें अर्थात् पराक्रिमयोंमें कुन्तीका पुत्र भीम (पांडव) बहुत प्रसिद्ध हुआ।

यों तो शलाका पुरुषोंमें सब ही प्रसिद्ध हैं; परन्तु लोकमें उनमेंसे उक्त पुरुष बहुत ही प्रसिद्ध हुए हैं।

सम्पूर्ण द्वीपसमुद्रोंके चन्द्रमाओंकी गिनती।

सवैया इकतीसा ।

जंबूदीप दोय लवनांबुधिमें चारि चंद, धातखंड बारे कालोदिध बियालीस हैं।। पुष्करके भाग दोय ईधर बहत्तरि हैं, ऊधे बारेंसे चौसिठ भासे जगदीस हैं।। पुष्कर जलिध सार दो सत ग्यारे हजार, आगें आगें चौगुनें बखानें निसदीस हैं। जेते लाख तेते बले दूने दूने आधिके हैं, सबमें असंख चैताले बदत मुनीस हैं।। ५०॥ अर्थ-जम्ब्द्वीपमें २, लवणसमुद्रमें ४, धातकी खंडमें १२ और कालोदिधिमें ४२ चन्द्रमा हैं । आगे पुष्करद्वीप हैं । उसके दो भाग हैं । इधरके पहले भागमें ७२ और उधरके दूसरे भागमें १२६४ चन्द्रमा हैं । ऐसा जगदीस अर्थात् जिनेन्द्र भगवानने कहा है । पुष्करद्वीपके आगे पुष्कर समुद्रमें ११२०० चन्द्रमा हैं और उसके आगे-समुद्रसे चौगुने समुद्रमें और द्वीपसे चौगुने द्वीपमें हैं । ढाई द्वीपसे आगेके द्वीप और समुद्र जो जितने लाख योजनके हैं, उनमें उतने ही बैलय हैं और प्रत्येक बलयमें दो दो चन्द्रमा होते हैं । इसलिये बलयोंसे दूने दूने अधिक चन्द्रमा होते गये हैं । इन सब चन्द्रमाओंमें असंख्यात जिनचैत्यालय हैं । उनकी मुनिगण बन्दना करते हैं ।

१ पूर्व पूर्व द्वीप और समुद्रके चन्द्रमाओंके प्रमाणसे उत्तरोत्तर द्वीप और समुद्रके चन्द्रमाओंका प्रमाण चेंगुना चेंगुना है। परन्तु इतना विशेष है कि उत्तर द्वीप और समुद्रके बलयोंके प्रमाणसे दूना प्रमाण उस चेंगुनी संख्यामें और मिलाना चाहिये। जैसे पूर्व पुष्करसमुद्रके चन्द्रमाओंकी संख्या ११२०० है, जिसको चेंगुना करनेसे ४४८०० हुए। इसमें उत्तरद्वीपके बलयोंके प्रमाण ६४ के दूने १२८ मिलानेसे उत्तरद्वीपके चन्द्रमाओंका प्रमाण ४४९२८ होता है। इसही प्रकार आगे जानना।

२ जम्बूद्वीपमें एक, लवण समुद्रमें दो, धातकी संडमें छह, कालोद्धिमें इक्कीस और पुष्करके पूर्वार्धमें छत्तीस बलय (परिधि) हैं। आगेके बलयोंके प्रमाणमें विशेषता हैं। पुष्करका उत्तरार्ध आठ लास योजनका हैं; इसलिये उसमें आठ बलय हैं। पुष्करसमुद्र ३२ लास योजनका है, इसलिये उसमें ३२ बलय हैं।

अधोलोकके चैत्यालयोंकी संख्या।

कवित ( ३१ मात्रा )।

चौसिठ लाख असुर जिनमंदिर, लाख चौरासी नागकुमार । हेमकुमार सुलाख बहत्तरि, छह विध लाख छहत्तरि धार ॥ लाख छानवै बातकुमार, पताललोक भावन दस सार । सात कोरि सब लाख बहत्तरि, वैत्याले बन्दौं सुखकार ॥ ५१ ॥

अर्थ-असुरकुमार देवोंके भवनोंमें ६४ लाख, नाग कुमारोंके भवनोंमें ८४ लाख और हेमकुमारोंके भवनोंमें ७२ लाख और हेमकुमारोंके भवनोंमें ७२ लाख अकृतिम जिनचैत्यालय हैं। आगे जो छह प्रकारके कुमार अर्थात विद्युतकुमार, अधिकुमार, मेघकुमार, उदिधिकुमार, द्वीपकुमार और दिक्कुमार देव हैं, उनके भवनोंमें छिहत्तर छिहत्तर लाख और वायुकुमारोंके भवनोंमें ९६ लाख चैत्यालय हैं। इस प्रकार पाताल लोकवासी दश्च प्रकारके देवोंके भवनोंमें सात करोड़ बहत्तर लाख जिनमंदिर हैं। उनकी में बन्दना करता हूं। वे सुखके देनेवाले हैं। अर्थात् उनके स्मरण, वन्दनसे पुण्यवंघ होता है और पुण्यवन्धसे सुख प्राप्त होता है।

## मभ्यलोकके चैत्यालय।

छपय ।

पंचमेरुके असी, असी वक्षार विराजें।
गजदंतनपे बीस, तीस कुलपर्वत छाजें॥
सो सत्तर वैतार धार, कुरुभूमि दसोत्तर।
इष्वाकार पहार, चार चव मानुषोत्रपर॥
नंदीसुर बाविन रुचिकमें, चार चार कुंडल सिखर।
इम मध्यलोकमें चारिसे, ठावन बंदों विघनहर॥

अर्थ-मध्यलोकों ४५८ अकृतिम जिनचैत्यालय हैं।
उनका विवरण इस प्रकार है: - टाई द्वीपमें पांच मेहपर्वत हैं
और प्रत्येक मेहपर सोलह सोलह चैत्यालय हैं। इस तरह
पंचमेरुके ८०। एक एक मेरुके पूर्व पश्चिम विदेहक्षेत्रोंमें
सोलह सोलह वक्षार पर्वत हैं और प्रत्येक पर्वतपर एक एक
मन्दिर हैं। इस तरह सब वक्षार पर्वतोंके ८०। एक एक
मेरु संबंधी चार चार गजदन्तपर्वत हैं। इनपर भी एक एक
चैत्यालय है। इस तरह गजदन्तोंके २०। एक एक मेरुसंबंधी चौंतीस चौंतीस वैताल्य पर्वत हैं, उनपर १७०।
एक एक मेरुसम्बन्धी देवकुरु और उत्तरकुरु नामक दो दो
भोगभूमियां हैं; वहांपर १०, इष्वाकार पर्वतपर ४, मानुषोत्तर पर्वतपर ४, नन्दीक्वरदीपमें ५२, रुचिक द्वीपके
रुचिक पर्वतपर ४ और कुंडलदीपके कुंडलिगिरिपर ४;

इस तरह ६८ । इन सब ४५८ चैत्यालयोंकी मैं बन्दना करता हूं । ये सब बिन्नोंके हरण करनेवाले हैं । ऊर्ध्वलोकके अक्कत्रिम चैत्यालय । सबैया इकतीसा ।

प्रथम बत्तीस दुजें अहाईस तीजें बारे, चौथें आठ पांचें छहें चार लाख रूयात हैं। सातें आठमें पचास नौमें दसमें चालीस, ग्यारें बारें छै हजार चारों सत सात हैं॥ अधो एक सत ग्यारे मध्य एक सत सात, ऊरध इक्यानू नव नवोत्तरें जात हैं। पंचोत्तरे चवरासी लाख सत्तानु हजार, तेईस चैत्याले सब बन्दों अघघात हैं॥ ५३॥ अर्थ-पहले सौधर्मस्वर्गमं ३२ लाख, दूसरे ईशानस्वर्गमें २८ लाख, तीसरे सनत्कुमारस्वर्गमें १२ लोख, चौथे माहे-न्द्रस्वर्गमें ८ लाख, पांचवें ब्रह्म और छट्टे ब्रह्मोत्तरस्वर्गमें ४ लाख, सात्रें लांतव और आठवें कापिष्टस्वर्गमें ५० इजार, नववें शुक्र, दशवें महाशुक्र स्वर्गमें ४० हजार, ग्यारहवें बारहवें सतार सहस्रार स्वर्गमें ६ हजार, तेरहवें चौदहवें पन्द्रहवें सोलहवें आनत प्राणत आरण और अच्युत इन चारों स्वर्गीमें ७००, अधे।प्रेवेयकमें १११, मध्यप्रैवेयकमें १०७, ऊर्ध्वप्रेवेयकमें ९१, नवोत्तर अर्थात् अनुदिश विमानोंमें ९ और पंचोत्तर विमानोंमें ५; इस तरह ऊर्ध्वलोकके सब

मिलाकर जो ८४९७०२३ जिन चैत्यालय पापोंके नाकः करनेवाले हैं, उनकी मैं बन्दना करता हूं।

सौधर्म इन्द्रकी सेनाकी गणना ।

इंद्रसेन सात हाथी घोरे रथ प्यादे बैल, गंधरव नृत्य सात सात परकार हैं। आदि चौरासी हजार आगें पट दूने दूने, एक कोरि छै लाख अड़सठ हजार हैं॥ एते गज तेते तेते छह भेद सबके ते, सात कोरि छियालीस लाख निरधार हैं। सहस छिहत्तर हैं औ एक अवतार न्योग, पुन्यकर्म भोग भोग मोखकों सिधार हैं॥५४॥

अर्थ-सौधर्मस्वर्गके इन्द्रकी सेना सात प्रकारकी हैहाथी, पोट्टा, रथ, प्यादा, बैल, गन्धर्व और नर्तक । और
इस सात प्रकारकी सेनाके सात सात प्रकार और भी हैं।
आदिकी अर्थात् पहली सेनामें ८४ हजार हाथी हैं और
आगेकी छह सेनाओंमें इनसे दूने दूने हाथी हैं। इस हिसाबसे सब मिलाकर १०६६८००० हाथी हैं। जितने ये
हाथी हैं, उतने ही घोड़े रथ आदि हैं। सब सेनाकी गिनती
हाथी घोड़े आदि मिलाकर ७४६०६००० है। इस सौधर्म
इन्द्रका केक्ल एक अवतार घारण करनेका नियोग होता
है। पुण्यकर्मके उदयसे प्राप्त हुए इस महान् वैभवको

भोगकर यह यहांसे च्युत होकर एक मनुष्य जन्म भारण करके मोक्षको सिधारता है।

इन्द्रियोंके विषयकी सीमा।

छपये ।

फरस चारिसे धनुष, असेनीलों दुगुना गनि । रसना चौसठि धनुष, घान सौ तेइंद्री भनि ॥ चख जोजन उनतीस, सतक चौवन परवानो । कान आठसे धनुष, सुनै सेनी सो जानो ॥

नव जोजन घान रसन फरस, कान दुवादस जोजना । चस्र सेंतालीस सहस दुसै, तेसिठ देखे जिन भना ॥ ५५॥

अर्थ-एकेन्द्रिय जीवके एक स्पर्शन इन्द्रिय है। होती है। इसकी स्पर्शन इन्द्रियका विषय ४०० धनुष्य का होता है। आगे दोइन्द्रियसे लेकर असेनी पंचेन्द्री तकके जीवोंके जो स्पर्शन इंद्रिय होती है उसका विषय द्ना दूना है। अर्थात् दोइंद्रियकी स्पर्शन इन्द्रियका विषय ८००, तेइन्द्रियका १६००, चौइंद्रियका ३२०० और असेनी पंचेंद्रियका ६४०० धनुष है। दो इंद्रिय जीवोंके स्पर्शनके सिवा रसना (जीम) इंद्रिय और होती है। इसका विषय ६४ धनुषका है। आगे तेइंद्रिय चौइंद्रिय और पंचेंद्रिय जीवोंकी रसनाका विषय भी दूना दूना अर्थात् कमसे १२८, २५६ और ५१२

धनुषका है। तेइंद्रिय जीवोंके पहली दो इंद्रियोंके सिवा एक ञाण ( नाक ) इंद्रिय और होती है। इसका विषय १०० धनुष है और चौइंद्रिय तथा असेनी पंचेंद्रिय जीवोंकी घाण इंद्रियका विषय पूर्वसे दूना दूना अर्थात् २०० और ४०० धनुषका है। चौइंद्रिय जिवोंके पहले कही हुई तीन इंद्रि-योंक सिवा एक नेत्र इंद्रिय और होती है । इसका विषय २९५४ योजनका है । इससे दूना अर्थात् ५९०८ योजन असेनी पंचेन्द्रियकी नेत्र इंद्रियका विषय है । असेनी पंचें-द्रियके चौ इंद्रियसे एक कान इंद्रिय और अधिक होती है। अर्थात् जो सुनता है सो असेनी पंचेंद्रिय है । इसका विषय ८०० धनुषका है । पंचेंद्रिय जीवोंकी इंद्रियोंका विषय इस प्रकार है;-प्राण (नाक) का ९ योजन, रसना, स्पर्श और कानका बारह बारह योजन और नेत्रद्वारा पंचेंद्रिय जीव ४७२६३ योजनतक देख सकता है। इस प्रकार जिन अगवानने कहा है।

यहां इंद्रियोंके विषयकी उत्कृष्ट सीमा बतलाई है। इसका अभिप्राय यह है कि एकेन्द्रियादि जीवोंकी इंद्रियां अधिकसे अधिक इतने दूरतकके पदार्थीका ज्ञान कर सकती हैं। इससे आगेके पदार्थीका वे विषय नहीं कर सकती हैं। पंचेन्द्रिय जीवोंमें पांचों इंद्रियोंका उत्कृष्ट विषय जो ऊपर कहा है, वह चक्रवर्तीके होता है, अन्य सामान्य जीवोंके नहीं। केवली समुद्धात करते हैं, तब उनके कौन कीन योग होते हैं ?

सेवया इकतीसा।

पहलें समेमें करें दंड आठमें संवरें,
परदेस आतम औदारिक प्रमानिए।
दूसरें कपाट होंय सातमें संवरें सोय,
संवरें प्रतर छट्टे मिस्र जोग जानिए॥
तीसरें प्रतर, चौथें पूरत सरव लोक,
पूरन संवरें पांचें कारमान मानिए।
आठ समेंमाहिं जात केवल समुद्धात,
निर्जरा असंख गुनी देव सो बखानिए॥५६॥
अर्थ-मूल शरीरके विना छोड़े जीवके प्रदेशोंके शरीरसे
बाहर निकलनेको समुद्धात कहते हैं। चौदहवें गुणस्थानके
पूर्ण होनेमें जब अन्तर्मुहूर्त काल बाकी रह जाता है, तब
गोत्र वेद और नामकर्मकी स्थिति आयुकर्मकी स्थितिके

समान करनेके लिये केवैली भगवानके आत्मप्रदेश शरीरसे नाहर निकलते हैं और पहले समयमें दंडेके आकार होते हैं जब कि जीव आत्मप्रदेशोंको शरीरके विस्तारके प्रमाण

<sup>9</sup> जिन मुनियोंको आयुके छह महीना शेष रहनेके पछि केवलज्ञान होता है, वे मुनि नियमसे समुद्धात करते हैं । परन्तु जिनके छह महीनेसे पहले केवल-ज्ञान हो जाता है, वे समुद्धात करते भी हैं और नहीं भी करते हैं-कुछ नियम नहीं हैं।

ऊपर नीचेकी तरफ वातबलयोंको छोड़कर चौदह राजूतक विस्तृत करता है । दूसरे समयमें किबाड़ सरीखे होते हैं जब कि वे प्रदेश दंडके बराबर चौड़ाई लिये हुए ही यदि पूर्वको मुंह हो तो दक्षिण उत्तरको और उत्तरको मुंह हो तो पूर्व, पश्चिमकी तरफ वातंबलयके सिवा लोकपर्यंत पसर जाते हैं। तीसरे समयमें प्रतरह्तप होते हैं जब कि जो प्रदेश दूसरे समयमें उत्तर दक्षिणकी तरफ शरीराकार बने रहे थे बे उत्तर दक्षिणकी तरफ भी वातबलयके सिवा लोक पर्यंत फैल जाते हैं और चौथे समयमें लोकपूर्ण हो जाते हैं अर्थात सारे लोकमें व्याप्त हो जाते हैं । फिर पांचवें समयर्ने प्रतर-रूप, छट्टे समयमें कपाटरूप और सातवें समयमें दंडरूप होकर आठवेंमें संकुचित होकर शरीरमें समा जाते हैं । इन आठ समयोंमें आत्माके औदारिक कायादि कौन कौन योग होते हैं वे इस सवैयामें बतलाये हैं:-जब आत्माके प्रदेश पहले समयमें दंडरूप होते हैं और आठवेंमें संक्रचित होते हैं, उस समय औदारिक काययोग होता है । दूसरे समयमें जब कपाटरूप होते हैं और सातवेंमें कपाट अवस्थासे संकु-चित होते हैं तथा छहे समयमें जब प्रतरका संवरण होता है, तब औदारिकामिश्र योग होता है । तीसरे समयमें जब प्रतर रूप होते हैं, चौथेमें जब सारे लोकको पूर्ण करते हैं और पांचवेंमें जब लोकपूर्ण अवस्थाका संवरण करते हैं, तब कार्माण योग होता है । इस तरह आठ समयोंमें केवल-

समुद्धात होता है, जिनमें असंख्यात गुणी निर्जरा होती है ।

मिश्यातीकी सकत न हो, सम्यक्तीकी हो।
एक समैगाहिं एकसमैपरबद्ध बँधै,
एक समै एकसमैपरबद्ध झरे है।
वर्गना जघन्यमें अभव्यसों अनंतग्रुनी,
उतिकष्ट सिद्धकों अनंत भाग धरे है।।
जैसें एक गास खाय सात धात होय जाय,
तैसें एक सातकर्मरूप अनुसरे है।
यों न लहें मोख कोइ जाके उर ग्यान होइ,
एकसमें बहु खोइ सोइ सिव बरे है।। ५७॥

अर्थ—जनतक मिध्यात्व परिणाम रहते हैं, तनतक आत्मा कमोंसे नहीं छूट सकता है । जन सम्यक् परिणाम होते हैं, तन ही वह कमोंसे मुक्त होता है । इसी नातको नतलाते हैं:—मिध्याती जीन एक समयमें एक—समयप्रवद्ध कर्मनर्गणाओंका नंध करता है और एक समयमें एक—समय-प्रवद्ध वर्गणाओंको ही झड़ाता है । (एक समयमें जितने कमेपरमाणुओंका नंध होता है, उतनेको समयप्रवद्ध कहते हैं । इन समयप्रवद्ध कमेपरमाणुओंमें अनैन्त कमेवर्मणायें होती हैं ।) जधन्य नर्गणाका प्रमाण अभव्य जीनोंकी

१ अनन्तके अनन्तभेद हैं।

संख्यासे अनन्त गुना और उत्क्रष्ट वर्गणाका सिद्धजीवसं-ख्याके अनन्तवें भाग होता है । जिस तरह एक तरहके ग्रासका भोजन करनेसे परिपाकमें उससे रक्त, मांस, मज्जा, वीर्य आदि सात धातुएँ बनती हैं, उसी प्रकार मिध्यात्व परिणामोंसे बांधी हुई उक्त कर्मवर्गणाओंका सातकर्मरूप परिणमन होता है। इस लिये कोई जीव यों ही सहज मोक्ष प्राप्त नहीं कर सकता है। क्योंकि इस तरह कर्मोंका आवा-गमन बराबर होता रहता है। कर्म बराबर सत्तामें बने रहते हैं। जिसके हृदयमें आत्म श्रीरादि संबंधी भेद—विज्ञान हो जाता है, वह समिकती जीव भेदज्ञानके बलसे प्रत्येक समय बंधकी अपेक्षा अधिक कर्मोंको क्षय करता है अर्थात् उसके बंध थोड़ा होता है और निर्जरा बहुत होती है, इसलिये बही, मुक्ति सुन्दरीका वरण करता है।

आठ कर्मोंके आठ दृष्टान्त ।

देवपै पत्नो है पट रूपको न ग्यान होय, जैसें दरबान भूप-देखनों निवार है। सहत लपेटी असिधारा सुखदुखकार, मदिरा ज्यों जीवनकों मोहिनी बिथार है। काठमें दियो है पाँव करे थितिको सुभाव, चित्रकार नाना नाम चीतंके समारे है।

१ विस्तृत करता है—मोहनीका विस्तार करता है । २ चित्रित करके—बनाः
 करके ।

चैक्री ऊंच नीच घंरै भूप दीयों मैंने करे, -एई आठ कर्म हरें सोई हमें तारे हैं ॥ ५८॥ अर्थ-देवकी मृतिंपर यदि कपड़ा पड़ा हुआ हो, तो जिस तरह उसका ज्ञान नहीं होता है-उसका रूप नहीं दिखता है, उसी प्रकार ज्ञानावरणी कर्मका परदा पड़नेसे आत्माका ज्ञान गुण ढँक जाता है । जिस तरह दरनान अर्थात् पहरेदार राजाका दर्शन नहीं करने देता है, उसी प्रकार दर्शनावरणी कर्म आत्माक दर्शनगुणका दर्शन नहीं होने देता है । जिस तरह शहदमें लिपटी हुई तलवारकी धार चाटनेसे मीठी लगती है और साथ ही जीमको काट डालती है, उसी प्रकारसे वेदनी कर्म आत्माको सुखी, दुःखी करता है। यह कर्म आत्माके अव्याबाध गुणका घात करता है। जिस तरह शरान जीवींपर मोइनीका अर्थात नेहोशीका (बावलेपनका) विस्तार करती है, उसी प्रकारसे मोहनी कर्म आत्माको मोहित कर डालता है । इस कर्मके संयोगसे जीव परपदार्थोंमें इष्ट तथा अनिष्टकी कल्पना करता है और तद्रुप आचरण करता है । अर्थात् इससे जीवके सम्यक्त और चारित्र गुणका घात होता है। जिस तरह चोरका पैर काठमें दे देनेसे वह काठ उसकी स्थिति करता है-उसको कहीं हिलने चलने नहीं देता है, उसी प्रकारसे आयु कर्म जीवकी भवभवमें स्थिति करता है। जब तक एक श्ररीरकी आयु पुरी नहीं हो जाती है, तब तक जीव दूसरे शरीरमें

९ चकवाला अर्थांत् कुँमार । २ घड़ता है—बनाता है । ३ रोकता है ।

नहीं जा सकता है । इससे अवगाह गुणका घात होता है । जिस प्रकार चित्रकार नानाप्रकारके चित्र बनाकर उनके जुदा जुदा नाम रखता है, उसी प्रकारसे नाम कर्म एकेन्द्रियादि नामवाले शरीर बनाता है । यह कर्म आत्माके सक्ष्मत्व गुणका घात करता है । जिस प्रकारसे कुम्हार ऊँचे नीचे अर्थात् छोटे बड़े घर्तन बनाता है, उसी प्रकारसे गोत्र कर्म ऊँच नीच कुलमें जीवको उत्पन्न करता है । और जिस प्रकार मंडारी राजाको दान करनेसे रोकता है, उसी प्रकार अन्तराय कर्म दान लाभ भोग और उपभोगमें रुकावट करता है । इन आठों कर्मोंका जिन्होंने हरण किया है, वे ही (सिद्धपरमेष्ठी) इमको तारनेमें समर्थ हैं।

चैदिह गुणस्थानेंमिं सत्तावन आस्रव ।

पचपन अरु पचास तेतालिस,
छचालिस सेंतिस चौविस जान।
बाइस ठाइस सोलह दस अरु,
नव नव सात अंत न बखान॥
चौदै गुणथानकमें इह विध,
आस्रवद्वार कहे भगवान।
मूल चार उत्तर सत्तावन,
नास करों धीर संवरग्यान॥ ५९॥
अर्थ-पहले मिथ्यात्व गुणस्थानमें ५५ आस्रव होते हैं।

आहारक और आहारकमिश्र ये दो नहीं होते हैं । दूसरे सासादन गुणस्थानमें ५० आस्रव होते हैं-पांच मिध्यात्व, एक आहारक और एक आहारकमिश्रयोग ये सात नहीं होते हैं। तीसरे मिश्र गुणस्थानमें ४३ आस्नव होते हैं-१४ आस्रव नहीं होते हैं:-५ मिध्यात्व, ४ अनन्तानुबन्धी, २ आहारक और औदारिकमिश्र, वैक्रियकमिश्र, कार्माण ये तीन । चौथे अव्रत गुणस्थानमें ४६ आसव होते हैं- ऊपरके ४३ और अंतके ३ मिश्र मिलाकर । पांचवें देशविरति गुणस्थानमें ३७ आस्रव होते हैं । ऊपरके ४६ मेंसे ४ अप्र-त्याख्यानकषाय, ४ योग, और एक त्रसवध इस तरह ९ घटा देना चाहिये। छद्दे प्रमत्तसंयममें २४ आस्रव होते हैं-४ संज्वलन कषाय, ९ हास्यादि नोकषाय, ९ योग और २ आहारक । सातवें अप्रमत्तमें २२ होते हैं:-४ संज्वलन-कषाय, ९ योग और ९ हास्यादि नोकषाय । आठवें अपूर्वकर-णमें ऊपरके ही २२ आसव होते हैं। नववें अनिवृत्तिकरणमें १६ आस्रव होते हैं:-९ योग, ४ संज्वलन कषाय और ३ वेद । दन्नवें सूक्ष्मसाम्परायमें १० आस्रव होते हैं:-९ योग और १ सक्ष्म लोभ । ग्यारहवें उपशान्तकषायमें इन्हीं ९ योगोंका आसव होता है, बारहवें श्वीणमोहमें भी इन्हीं ९ योगोंका आस्रव होता है और तेरहवें सयोगकेवली गुणस्था-नमें ३ काययोग, २ वचनयोग, और २ मनोयोग इस तरह सातका आस्रव होता है और अन्तके चौदहवें अयोग-केवली गुणस्थानमें आस्रव सर्वथा नहीं होता है। इस तरह

भगवान केवलीने बतलाया है कि कीन कीन गुणस्थानोंमें कितने कितने आस्नवद्वार होते हैं। आस्नवके मूल भेद चार हैं और उत्तर भेद ५७ हैं। हे भव्यो, संवरत वको जानकर इनके नाश करनेका प्रयत्न करो।

इकसी सतरे एक एकसी,
चीहत्तर सतहत्तर मान ।
सतसठ तेसठ उनसठ ठावन,
बाइस सतरे दसमें थान ॥
ग्यारम बारम तरम साता,
एक बंध निहं अंत निदान ।
सब गुणथानक बँधें प्रकृति इम,
निहचें आप अबंध पिछान ॥ ६०॥

अर्थ-पहले मिथ्यात्वगुणस्थानमें ११७ प्रकृतियोंका वंध होता है। कर्मोंकी सब मिलाकर १४८ प्रकृतियां हैं। इनमेंसे स्पर्शादिक २० प्रकृतियोंका स्पर्शादिक ४ में और ५ वंधन और ५ संघातोंका पांच श्वरीरोंमें अन्तर्भाव हो जाता है। इस कारण भेद-विवक्षासे सब १४८ और अभेद

अास्त्रवके १ द्रव्यवन्धका निभिक्तकारण, २ द्रव्यवन्धका उपादान-कारण, ३ भावबन्धका तिमिक्तकारण और ४ भावबन्धका उपादानकारण ये चार भेद हैं।

विवश्वासे १२२ प्रकृतियां हैं । इनमेंसे सम्यागिण्यात्व और सम्यवप्रकृति इन दोनोंका बन्ध नहीं होता है । क्योंकि इन दोनोंकी सत्ता सम्यक्त्व परिणामोंसे मिण्यात्व प्रकृतिके तीन खंड करनेपर होती है । इसिलिये अनादि मिण्यादृष्टीकी बन्ध्योग्य प्रकृतियां कुल १२० हैं । इनमेंसे मिण्यात्व-गुणस्थानमें तीर्थकर प्रकृति, आहारक शरीर और आहारक अंगोपांग इन तीन प्रकृतियोंका बंध नहीं होता है । क्योंकि इन तीनोंका बंध सम्यग्दृष्टियोंके ही होता है । इस तरह पहले गुणस्थानमें ११७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है ।

दूसरे सासादन गुणस्थानमें 'एक एकसौ ' अर्थात् १०१ प्रकृतियोंका बंध होता है । अर्थात् ऊपर कही हुई ११७ प्रकृतियोंमेंसे मिथ्यात्व, हुंडकसंस्थान, नपुंसकवेद, नरकगति, नरकगत्यानुपूर्वी, नरकायु, असंप्राप्तास्रपाटिकासंहनन, एके-न्द्रियजाति, विकलत्रय तीन, स्थावर, आताप, सक्ष्म, अपर्याप्त और साधारण इन सोलह प्रकृतियोंका बंध नहीं होता है।

तीसरे मिश्रगुणस्थानमें ७४ प्रकृतियोंका बंध होता है। दूसरे गुणस्थानमें जिन १०१ प्रकृतियोंका बंध होता है, उनमेंसे अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोम, स्त्यानगृद्धि, निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, दुर्भग, दुःस्वर, अनादेय, न्यग्रोध संस्थान, स्वाति संस्थान, कुब्जक संस्थान, वामन संस्थान, वजनाराच संहनन, नाराच संहनन, अर्द्धनाराच संहनन, कीलित संहनन, अप्रशस्तविहायोगित, स्त्रीवेद,

नीचगोत्र, तिर्यग्गति, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, तिर्यगायु और उद्योत इन २५ व्युच्छित्र प्रकृतियोंके घटानेसे शेष रहीं ७६। इनमेंसे मनुष्यायु और देवायु ये दो और घटा देनी चाहिये। क्योंकि इस गुणस्थानमें किसी भी आयुकर्मका बंध नहीं होता है। इस तरह ७४ प्रकृतियोंका बन्ध होता है।

चौथे गुणस्थानमें ७७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। ऊपर कही हुई ७४ और मनुष्यायु, देवायु तथा तीर्थकर ये तीन, कुल ७७।

पांचवें गुणस्थानमें ६७ मकृतियोंका बन्ध होता है। चौथे गुणस्थानकी ७७ प्रकृतियोंमेंसे अप्रत्याख्यानावरण, क्रोध, मान, माया, लोभ, मनुष्यगित, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, मनुष्यायु, औदारिक श्रीर, औदारिक अंगोपांग, और वज्रष्टपभनाराच संहनन ये दश व्युच्छिन्न-प्रकृतियां घटा देनेसे ६७ रह जाती हैं।

छट्टे गुणस्थानमें ६३ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। ऊपर-के ६७ मेंसे प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभ इन ४ को घटा देनेसे ६३ रहती हैं।

सातवें गुणस्थानमें ५९ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। छडे गुणस्थानकी ६३ बन्धप्रकृतियोंमेंसे अस्थिर, अग्रुभ, असाता, अयग्नःकीर्ति, अरित, और शोकके घटानेसे शेष रहीं ५७, इनमें आहारकश्चरीर और आहारक अंगोपांग इन दोके मिलानेसे ५९ होती हैं। आठवें गुणस्थानमें ५८ प्रकृतियोंका बन्ध होता है । ऊपरकी ५९ मेंसे देवायुको घटानेसे ५८ प्रकृतियां बंध-योग्य रहती हैं।

नववं गुणस्थानमें २२ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। ऊपरकी ५८ मेंसे नीचे लिखीं ३६ व्युच्छिन्न प्रकृतियोंको घटानेसे २२ रहती हैं:— निद्रा, प्रचला, तीर्थकर, निर्माण, प्रशस्तविहायोगति, पंचेन्द्रियजाति, तेजस शरीर, कार्माण शरीर, आहारक शरीर, आहारक अंगोपांग, समचतुरस्र संस्थान, वैकियक शरीर, वैकियक अंगोपांग, देवगति, देवगत्यानुपूर्वी, रूप, रस, गंध, स्पर्श, अगुरुलघुत्व, उपघात, प्रयात, उञ्जास, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, शुभ, सुमग, सुस्वर, आदेय, हास्य, रति, जुगुप्सा और भय।

द्श्वें गुणस्थानमें १७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। ऊप-रकी २२ मेंसे पुरुषवेद, और संज्वलन क्रोध, मान, माया, लोमको घटानेसे १७ रहती हैं।

ग्यारहवें, बारहवें, और तेरहवें गुणस्थानमें केवल एक सातावेदनीय प्रकृतिका बंध होता है । दश्वेंमें जिन १७ प्रकृतियोंका बंध होता है, उनमेंसे ज्ञानावरणीयकी ५ दर्श-नावरणीयकी ४, अन्तरायकी ५, यशःकीर्ति, और उच्चगोत्र इन १६ को घटानेसे एक सातावेदनीय रह जाती है । अन्तके चौदहवें गुणस्थानमें किसी भी प्रकृतिका बन्ध नहीं होता है। वह बंधरहित अवस्था है,। इस तरह सब गुण्क स्थानोंकी बन्धप्रकृतियां बतलाई । निश्चय नयसे आत्माकोः कर्मबन्धसे रहित जानना चाहिये ।

चौदह गुणस्थानोंमें १२२ प्रकृतियोंका उदय ।
इक सो सतरे इक सो ग्यारे,
सो अरु सो, चो सत्तासीय ।
इक्यासी छेहत्तारे बेहतारे,
छ्यासठ अरु साठ उदीय ॥
उनसठ सत्तावन ब्यालिस अरु,
बारे प्रकृति उदे हे जीय ।
चौदे गुणथानककी रचना,
उदयभिन्न तुव सिद्ध सुकीय ॥ ६१ ॥

अर्थ-मिध्यात्व गुणस्थानमें ११७ प्रकृतियोंका उदय होता है। १२२ मेंसे सम्यक्प्रकृति, सम्यग्मिध्यात्व, आहा-रक शरीर, आहारक अंगोपांग और तीर्थकरप्रकृति इन पांच प्रकृतियोंका उदय इस गुणस्थानमें नहीं होता । दूसरे गुण-स्थानमें ११९ प्रकृतियोंका उदय होता है। पहले गुणस्था-नकी ११७ मेंसे मिध्यात्व, आताप, सक्ष्म, अपर्याप्त, साधा-रण और नरकगत्यानुपूर्वी इन ६ प्रकृतियोंका उदय नहीं होता है। तीसरे गुणस्थानमें १०० प्रकृतियोंका उदय होता है। दूसरे गुणस्थानकी १११ प्रकृतियोंमेंसे अनन्तानुबन्धी ८, एकेन्द्रियादिक ४, और स्थावर १, इन ९ व्युच्छिक्ति

प्रकृतियोंके घटानेसे शेष रहीं १०२, उनमेंसे नरकगत्यातु-पूर्वीके विना ( क्योंकि यह दूसरे गुणस्थानमें घटाई जा चुकी है ) शेषकी तीन आनुपूर्वी घटानेसे ( क्योंकि तीसरे गुण-स्थानमें मरण न होनेसे किसी भी आनुपूर्वीका उदय नहीं है ) श्रेष रहीं ९९ और एक सम्यग्मिध्यात्वका उदय यहां मिला। इस तरह इस गुणस्थानमें १०० प्रकृतियोंका उदय होता है। चौथे गुणस्थानमें 'सौ चौ ' अर्थात् १०४ प्रकृति-योंका उदय होता है। ऊपरकी १०० प्रकृतियोंमेंसे व्युच्छि-त्रप्रकृति सम्यग्मिथ्यात्वके घटानेपर रहीं ९९, इनमें चार आनुपूर्वी और एक सम्य≉प्रकृति इन पांचके मिलानेसे १०४ हुई। पांचर्वे गुणस्थानमें ८७ प्रकृतियोंका उदय होता है। पूर्वकी १०४ प्रकृतियोंमेंसे अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभ, देवगति, देवगत्यानुपूर्वी, देवायु, नरक-गति, नरकगत्यानुपूर्वी, नरकायु, वैक्रियक शरीर, वैक्रियक अंगोपांग, मनुष्यगत्यानुपूर्वी, तिर्यग्गत्यानुपूर्वी, दुर्भग, अनोदय और अयशःकीर्ति इन सत्तरह न्युच्छिन प्रकृति-योंके घटानेसे ८७ रहती हैं । छट्ठे गुणस्थानमें ८१ प्रकृति-्योंका उदय होता है । पिछली ८७ मेंसे प्रत्याख्यानावरण कोघ, मान, माया, लोभ, तिर्यंग्गति, तिर्यगायु, उद्योत और नीचगोत्र इन आठ व्युच्छिन्न प्रकृतियोंके घटानेसे श्रेष रहीं ७९, इनमें आहारक शरीर और आहारक अंगीपांग िमिलानेसे ८१ प्रकृतियां होती हैं । सातवेंमें ७६ प्रकृतियोंका ्डदय होता है। पिछली ८१ मेंसे आहारक शरीर, आहारक

अंगोपांग, निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला और स्त्यानगृद्धिके घटानेसे ७६ प्रकृतियां रहती हैं। आठवेंमें ७२ प्रकृतियोंका उदय होता है । पिछली ७६ मेंसे सम्यक्तव प्रकृति, अर्द्ध-नाराच, कीलक और असंप्राप्तास्पाटिका ये तीन संहनन. इन चारका उदय नहीं होता है । नवेंबेंमें ६६ का उदय होता है । पिछली ७२ मेंसे हास्य, रति, अरति, भय, शोक, जुगुप्सा इन छहको घटानेसे ६६ रहती हैं । दशवें गुणस्थानमें ६० प्रकृतियोंका उदय होता है । पिछली ६६ मेंसे स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद, संज्वलन क्रोध, मान और माया इन छहको घटानेसे ६० रहती हैं । ग्यारहवें गुणस्थानमें ५९ का उदय होता है । पिछली ६० मेंसे एक संज्वलन लोभका उदय यहां घट जाता है । बारहवेंमें ५७ का उदय होता है । पिछली ५९ में से वजनाराच और नाराच घटानेसे ५७ होती हैं । तेरहवें गुणस्थानमें ४२ प्रकृतियोंका उदय होता है । पिछली ५७ मेंसे ज्ञानावरणी-यकी ५, अन्तरायकी ५, दर्शनावरणीयकी ४, निद्रा और प्रचला इस तरह १६ व्युच्छिन प्रकृतियोंके घटानेसे ४१ रहीं, इनमें तीर्थकरकी अपेक्षासे एक तीर्थकर प्रकृतिको मिलानेसे ४२ हुई । चौदहवें गुणस्थानमें १२ का उदय रहता है। पिछली ४२ मेंसे इन तीस न्युच्छित्र प्रकृतियोंके घटानेसे १२ रहती हैं;-वेदनीय, वज्रव्यमनाराच, निर्माण, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, सुखर, दुःस्वर, प्रशस्तवि-हायोगति, अप्रशस्तविहायोगति, औदारिक शरीर, औदारिक

अंगोपांग, तैजस शरीर, कार्माण शरीर, समचतुरस्न संस्थान, न्यग्रोध, स्वाति, कुन्जक, वामन, हुंडक, स्पर्श, रस, गंध, वर्ण, अगुरुलघुत्व, उपघात, परघात, उच्छ्वास और प्रत्येक । वे बारह प्रकृतियां ये हैं:—वेदनीय, मजुष्यगति, मनुष्यायु, पंचेंद्रियजाति, सुभग, त्रस, बादर, पर्याप्त, आदेय, यश:- कीर्ति, तीर्थकर और उच्चगोत्र । इस तरह चौदह गुणस्थानोंकी रचना है। निश्चयसे तेरा निज आत्मा इन सब कर्मोंके उदयसे भिन्न सिद्धस्वरूप है।

चौदह गुणस्थानोंमे १२२ प्रकृतियोंकी उदीरणा।

इक सौ सतरै इक सौ ग्यारै, सौ सौ चौ सत्तासी जान। इक्यासी तेहत्तारे उनहत्तरि तेसठि सत्तावन मान।। छप्पन चौवन उनतालिस तेरमें अंत नाहीं परवान। यह उदीरणा चौदै थानक, करै ग्यानबल सो तू जान

अर्थ-६१ वें किवत्तके अर्थमें चौदह गुणस्थानोंमें जितनी जितनी प्रकृतियोंका उदय बतलाया है, ठीक उतनी उतनी ही प्रकृतियोंकी उदीरणा होती है और वह इस किवत्तमें बतलाई गई है। अन्तर सातवें, आठवें, नववें, द्यावें, ग्यारहवें और बारहवेंमें केवल ३ प्रकृतियोंका पड़ता है और तेरहवेंमें ९ का । वह इस तरहसे कि वहां सातवेंमें ७६ प्रकृतियोंका उदय होता है, और यहां ७३ की उदी-रणा होती है। क्योंकि चौदहवें गुणस्थानमें उदय तो १२ प्रकृतियोंका रहता है, परन्तु उदीरण। वहां नहीं है। इस

िलये उन १२ प्रकृतियोंको तेरहवें गुणस्थानकी ३० प्रकृति-योंमें मिलानेसे उनकी संख्या ४२ होगई । जिनमेंसे तीन साता, असाता और मनुष्यायु तो छहे गुणस्थानमें उदीरित होती हैं और शेष ३९ की तेरहवेंमें उदीरणा होती है। बीचके सातवें, आठवें, नववें, दशवें, ग्यारहवें और बारहवेंमें इन्हीं तीन प्रकृतियोंके कम हो जानेसे उदीरित प्रकृतियोंकी संख्या क्रमसे ७३, ६९, ६३, ५७, ५६, ५४, हो जाती है।

हे भव्य, तुझे जानना चाहिए कि चौदह गुणस्थानोंमें यह उदीरणा ज्ञानके बलसे होती है । इस लिए ज्ञानका सम्पादन कर ।

चै।दह ग्रुणस्थानोंमें नाना जीवोंकी अपेक्षा १४८ प्रकृतियोंकी सत्ता । सवेया इकतीसा ।

पहलै सो अड़ताल दूजेमें सो पेंताल, तीजेमाहिं सो सेंताल चोथेमें अठतालसो । पांचें गुन सो सेंताल छट्ठें सातें आठें नोमें, दसमें ग्यारमें उपसमी है ज्यालसो ॥ आठें नोमें सो अड़तीस दशमें इकसो दोय, बारमें इकसो एक आगें पंद्रे टाल सो । तेरें चोदमें पिचासी सत्ता नास अविनासी, नमों लोक घन ऊरध राजू है सेंतालसो ॥६३॥

अर्थ-बाँधेहुए कर्म जबतक उदयमें नहीं आते हैं किंतु ज्योंके त्यों बद्ध बने रहते हैं तब तक उस अवस्थाको सत्ता कहते हैं। पहले और चौथे गुणस्थानमें १४८ प्रकृतियोंकी सत्ता है। दूसरे गुणस्थानमें तीर्थकर, आहारक शरीर, और आहारक अंगोपांग इन तीनको छोड़कर १४५ की सत्ता है। तीसरेमें तीर्थेकर प्रकृतिको छोड़कर और पांचवेंमें नरकायुको छोड़कर १४७ प्रकृतियोंकी सत्ता है । छहे सातवेंमें और उपशमश्रेणीके आठवें, नववें, दश्ववें और ग्याग्हवेंमें नरकायु और तिर्यगायुको छोड़कर १४६ की सत्ता है। क्षपकश्रेणी-वाले आठवें, नववें गुणस्थानोंमें ४ अनंतातुवंधी, ३ मिथ्यात्व और ३ आयु ( देव पश्च और नारक ) को छोड़-कर १३८ की सत्ता है। क्षपकश्रेणीवाले दशवेंमें १०२ की सत्ता है। नववेंमें जो १३८ का सत्त्व है, उसमेंसे ये ३६ च्युच्छिन्न प्रकृतियां घटानेसे १०२ होती हैं:-तिर्यग्गति १, तिर्यग्यत्यानुपूर्वी १, विकलत्रय ३, निद्रानिद्रा १, भचला-मचला १, स्त्यानगृद्धि १, उद्योत १, आतप १, एकेन्द्रिय १, साधारण १, स्रक्ष्म १, स्थावर १, अप्रत्याख्यानावरण **४, प्रत्याख्यानावरण ४, नोकषाय ९, सं**ज्वलन क्रोध **१,** मान १, माया १, नरकगित १ और नरकगत्यानुपूर्वी। बारहवेंमें १०१ प्रकृतियोंकी सत्ता है । पिछली १०२ मेंसे एक सक्ष्मलोभकी सत्ता घट जाती है। आगे तेरहवें और चौदहवें गुणस्थानमें 'पंद्रै टालसौ'-सौमेंसे पन्द्रह कम अर्थात ८५ प्रकृतियोंकी सत्ता है। उपर्युक्त १०१ मेंसे ज्ञानावरणीय- की ५, अन्तरायकी ५, दर्शनावरणीयकी ४, निद्रा १ और मचला १ ऐसे १६ घटानेसे ८५ रहती हैं । चौदहवें गुण-स्थानमें अंतके समयसे पूर्व समयमें ७२ और अन्तमें १३ की सत्ता नाश करके अविनाशी सिद्ध होते हैं । उन्हें मैं नमस्कार करता हूं। वे १४७ राजू घनाकार लोकके ऊर्ध्व-भागमें विराजमान होते हैं।

अन्तर्मुहूर्तके जन्म मरणोंकी गिनती।

भू जल पावक पौन साधारण पंच भेद,
सूच्छम वादर दस परतेक ग्यार हैं।
छैहजार बारे बारे जनम मरन धरे,
वे ते चौ इंद्री असी साठ चालिस धार हैं।
चौइस पंचेंद्री सब छासठ सहस तीन,
से छत्तीस, से सेंतीस तेहत्तर सार हैं।
छत्तीससे पचासी स्वास अधिक तीजा अंस,
नमी नाथ मोहि सब दुखसों उधार हैं।।६४॥

अर्थ-अलब्धपर्याप्तक जीवोंके अन्तर्भुहूर्तमें कितने जन्म मरण होते हैं, यह इस पद्यमें बतलाया है। जो जीव एक मी पर्याप्ति पूर्ण निर्हे कर पाता है, किंतु मुहूर्तके भीतर ही-पर्याप्ति पूर्ण होनेसे पहले ही मर जाता है, उसे अलब्धपर्या-प्तक या लब्ध्यपर्याप्तक कहते हैं। पृथ्वीकाय, जलकाय, अग्रिकाय, वायुकाय और साधारण वनस्पतिकाय इन पांचके सक्ष्म और वादरके भेदसे दश्च भेद हुए । इनमें एक प्रत्येक वनस्पतिकाय मिलानेसे ग्यारह भेद हुए । इन ग्यारहों लब्ध्यपर्याप्तक जीवोंके अन्तर्भुहूर्तमें छह हजार बारह बारह जनम मरण होते हैं । दो इंद्रिय जीवोंके ८०, तेई-द्रियके ६०, चौइंद्रीके ४० और पंचेंद्री जीवोंके चौवीस चौवीस जनम मरण होते हैं । इस तरह सब मिलाकर ६०१२×११+८०+६०+२४=६६३३६ जनम मरण अन्तर्भुहुर्तमें होते हैं । ३७७३ स्वासंका एक प्रमाण मुहूर्त होता है। एक स्वासमें अटारह बार जनम मरण होता है, इसलिये ६६३३६ जनम मरणमें हिड़ा है, इसलिये हिड़ा उद्धार करेंगे।

घाती कर्मोंकी ४७ प्रकृतियां।

मित स्रुत औधि मनपरजे केवलग्यान, पंच आवरन ग्यानावरनी पंचभेद हैं। चक्खु औ अचक्खु औधि केवलदरस चारि, आवरन चारि निद्रा निद्रानिद्रा खेद हैं।।

<sup>9</sup> जो बालक न हो, वृद्ध न हो, रोगी न हो, आलसी न हो, ऐसे स्वस्थ सुर्खीः मनुष्यके स्वास इस प्रसंगमें लिये गये हैं।

प्रचला प्रचलाप्रचला थानगृद्धि नौ भेद, दर्सनावरनी, मोह अठाईस भेद हैं। दान लाभ भोग उपभोग बल अंतराय, पांच सब सैंतालीस घातिया निषेद हैं॥६५॥

अर्थ-ज्ञानावरणीयकी ५, दर्शनावरणीयकी ९, मोहनीयकी २८ और अन्तरायकी ५ इस तरह घाती कर्मोंकी सब
मिलाकर ४७ मकृतियां हैं । इन सबको जुदा जुदा बतलाते
हैं । ज्ञानको आवरण करनेवाले ज्ञानावरणीयके पांच भेद
हैं—१ मितज्ञानावरण, २ श्रुतज्ञानावरण, ३ अवधिज्ञानावरण, ४ मनःपर्ययज्ञानावरण और केवलज्ञानावरण । दर्शनावरणीयके ९ भेद हैं—१ चक्षुर्दर्शनावरण, २ अचक्षुर्दर्शनावरण, ३ अवधिदर्शनावरण, ४ केवलदर्शनावरण (ये चार आवरण), ५ निद्रा, ६ निद्रानिद्रा, ७ प्रचला, ८ प्रचलाप्रचला और ९ स्त्यानगृद्धि । मोहनीयके २८ भेद हैं (ये आगेके पद्यमें बतलाये हैं) । अन्तरायके ५ भेद हैं—१ दानान्तराय, २ लाभान्तराय, ३ भोगान्तराय, ४ उपभोगान्तराय, और ५ वीर्यान्तराय । घाती कर्मोंकी ये ४७ पक्रतियां निषिध्य हैं—इनको आत्मासे जुदा करना चाहिये।

मोहनीय कर्मकी २८ प्रकृतियां।

अनंतानुबंधी औ अप्रत्याख्यानी प्रत्याख्यानी, संज्वलन चारों क्रोध मान माया लोभ है।

हास्य रति अरति सोक भय जुगुपसा, नारी नर पंढ पचींस चारितको छोभ है। मिथ्यात समें मिथ्यात समें प्रकृतिमिथ्यात, तीनों दर्सनमोह दर्सनको चोभ है। अठाईस मोहनीय जीवनिकों मोहत हैं, नासे जथाख्यात सम्यक छायक सोभ है।।६६।। अर्थ-मोहनीय कर्मके २८ भेद हैं, जिनमेंसे २५ चारि-त्रमोहनीयके हैं और ३ दर्शनमोहनीयके हैं। १ अनन्तानु-बंधी-क्रोध, २ मान, ३ माया, ४ लोभ, ५ अपत्याख्या-नावरणीय-क्रोध, ६ मान, ७ माया, ८ लोभ, ९ प्रत्या-च्यानावरणीय-क्रोध, १० मान, ११ माया, १२ लोभ, १३ संज्वलन—ऋोध, १४ मान, १५ माया, १६ लोभ, १७ हास्य, १८ रति, १९ अरति, २० शोक, २१ भय, २२ जुगुप्सा (ग्लानि), २३ पुरुषवेद, २४ स्त्रीवेद, २५ नपुंसकवेद ये पचीस चारित्रमें श्लोभ करनेवाले चारित्रमी-हुनीयके भेद हैं । १ मिथ्यात्व, २ सम्यग्मिथ्यात्व, और ३ सम्यक्पकृति ये तीन दर्शनमें चुभनेवाले दर्शनमोहके भेद हैं । इस मोहनीय कर्मके नाश होनेपर यथाख्यात संयम अथवा क्षायिक चारित्रकी प्राप्ति होती है। इन गुणोंसे जीव शोभायमान होता है।

अघाती कर्मोंकी १०१ प्रकृतियां और आठ कर्मोंकी स्थिति। साता औ असाता दोइ वेदनी नरक पसु, नर सुर आव च्यारि ऊंच नीच गोत है। नामकी तिरानू एक सत एक अघातिया, आदि तीन अंतराय थिति तीस होत है।। नाम गोत बीस मोहनी सत्तरि कोराकोरी, दिध आवकी सागर तेतीस उदोत है। वेदनी चौवीस घरी सोलै नाम गोत पांचों, अंतर मुहूरत, विनासें ग्यानजोत है।। ६७।।

अर्थ-वेदनीय कर्मकी साता औ असाता ये २ प्रकृतियां,
आयुकर्मकी नरकायु, तिर्थगायु, मनुष्यायु और देवायु ये
४ प्रकृतियां, गोत्र कर्मकी उचगोत्र और नीचगोत्र ये २
और नामकर्मकी ९३ इस तरह चार अघाती कर्मीकी सब
मिलाकर १०१ प्रकृतियां हैं।

आदिके तीन कर्म अर्थात् ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, और वेदनीय और अन्तका अन्तराय; इन चारोंकी उत्कृष्ट स्थिति ३० कोड़ाकोड़ी सागरकी है । नाम कर्मकी और गोत्र कर्मकी २० कोड़ाकोड़ी सागरकी, मोहनीयकी ७० कोड़ाकोड़ी सागरकी और आयु कर्मकी ३३ सागरकी उत्कृष्ट स्थिति है। वेदनीय कर्मकी जघन्य स्थिति २४ घड़ी अर्थात् बारह गुहूर्त, नाम कर्म और गोत्र कर्मकी सोलह सोलह घड़ी, और शेष ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, अन्तराय और आयुक्रम इन पांचोंकी अन्तर्ग्रहूर्त

है। ज्ञानज्योति अर्थात् ज्ञानी महात्मा इन सबका नाग्न करते हैं।

नामकर्मकी ९३ प्रकृतियां।

तन बंधन संघात वर्ण रस जात पंच, संसथान संहनन षट आठ फास हैं। गति आनुपूरवी है चारि दो विहाय गंध, अंग तीनि पेंसिठ ये त्रस थूल भास हैं।। पर्यापति थिर सुभ सुभग प्रतेक जस, सुसुर आदेय दो दो निरमान स्वास हैं। अपघात पर्घात अगुरु लघु आताप, उदोत तीर्थकरकों बन्दों अघनास है।।६८॥

अर्थ-नाम कर्मकी ९३ प्रकृतियां हैं, जिनमेंसे ६५ पिंडप्रकृतियां हैं और २८ अपिंडप्रकृतियां हैं । पिण्डप्रकृतियां हैं । पिण्डप्रकृतियां उनको कहा है कि जो एक एक भेदमें अनेक अनेक पाई जाती हैं । जिनके जुदा जुदा स्वतंत्र नाम गिनाये गये हैं वे अपिंडप्रकृति कही जाती हैं । पहले अपिंड प्रकृतियां बतलाते हैं । पांच तन अर्थात् शरीर कर्म-१ औदारिक शरीर, २ वैक्रियिक शरीर, ३ आहारक शरीर, ४ तेजस शरीर, और ५ काम्मण शरीर । पांच बन्धन कर्म-१ औदारिक बन्धन, २ वैक्रियिक बन्धन, ३ आहारक बन्धन, ४ तेजस बन्धन, ५ कामीण बन्धन । पांच संघात हैं:-१ औदारिक

शरीर संघात, २ वैक्रियिक शरीर संघात, ३ आहारक संघात, ४ तैजस संघात, ५ कार्माण संघात । पांच वर्ण-कर्म हैं:-१ काला, २ पीला, ३ लाल, ४ नीला, ५ सफेद। पांच रसकर्म हैं:-१ खट्टा, २ मीठा, ३ कडुआ, ४ तीखा, ५ कसैला । पांच जाति कर्म हैं-१ एकेंद्रिय जाति, २ दोइंद्रिय जाति, ३ तेइंद्रिय जाति, ४ चौइंद्रिय जाति ५ पंचेंद्रिय जाति । छह संस्थान कर्म हैं:-१ समचतुरस्र संस्थान, २ न्यग्रोध परिमंडल, ३ वामन, ४ स्वातिक, ५ कुब्जक, ६ हुंडक । छह संहनन कर्म हैं:-१ वज्रवृषभनाराच संहनन, २ वज्रनाराच संहनन, ३ नाराच संहनन, ४ अर्द्धनाराच संहनन, ५ कीलक संहनन, ६ असंशाप्तास्पाटिक संहनन । आठ स्पर्शकर्म हैं:-१ ठंडा, २ गरम, ३ हलका, ४ भारी, ५ नरम, ६ कठोर, ७ चिकना, ८ ख़ुरदरा। चार गति कर्म हैं:-१ नरक गति, २ तिर्यंच गति, ३ मनुष्य गति, ४ देवगति । चार आनपूर्वी कर्म हैं:-१ नरकगत्यानुपूर्वी. २ तिर्येचगत्यानुपूर्वी, ३ मनुष्यगत्यानुपूर्वी, ४ देवगत्या-नुपूर्वी । दो विहायोगित कर्म हैं:-१ प्रशस्तविहायोगित २ अञ्चयस्तविहायोगति । दो गंधकर्म हैं:-१ सुगंध, २ दुर्गंध । तीन अंगोपांग कर्म हैं:-१ औदारिक अंगोपांग, २ वैकि-यिक अंगोपांग और ३ आहारक अंगोपांग । अब २८ अपिंड मकृतियां बतलाते हैं-१ त्रस, २ स्थावर, ३ स्थूल, ४ सक्ष्म, ५ पर्याप्त, ६ अपर्याप्त, ७ स्थिर, ८ अस्थिर, ९ ग्रुम, १० अग्रुम, ११ सुमग, १२ दुर्मग, १३ प्रत्येक,

१४ साधारण, १५ यग्नःकीर्ति, १६ अयग्नःकीर्ति, १७ सुस्वर, १८ दुःस्वर, १९ आदेय, २० अनादेय, २१ निर्माण, २२ श्वासोच्छ्वास, २३ अपघात, २४ परघात, २५ अगुरुलघु, २६ आतप, २७ उद्योत और तीर्थंकर । तीर्थंकरदेवको मैं नमस्कार करता हूं।

जम्बूद्वीपके पूर्व पश्चिमका वर्णन ।

जंबूदीप एक लाख मेरु दस ही हजार, भद्रसाल दो वन सहस चवालीसके। बाकी छयालीस आधों आध दोनों ही विदेह, देवारन्य वन उनतीस से वाईसके।। तीनों नदी पौनें चारि सत चारों ही वख्यार, दो हजार आठों ही विदेह बच ईसके। सत्तरे सहस सात सत तीनि जोजनके, नमों चारि तीर्थंकर स्वामी जगदीसके।।६९॥

अर्थ-जंबूद्वीप पूर्व पश्चिम एक लाख योजन चौड़ा है। इसके बीचमें सुदर्शन मेरु है, जिसका चारों तरफ गोलाकार विस्तार दशहजार योजनका है। इसके पूर्वपश्चिम भद्रशाल नामका एक एक वन है, जो प्रत्येक बाबीस हजार योजनके विस्तारवाला है, इस तरह उन दोनोंका विस्तार चवालीस

१ महायोजन जो कि दो हजार कोशका होता है।

ৰু০ হা০ ও

हजार योजनमें है । इस तरह मेरु और दोनों भद्रशाल-वनोंका विस्तार मिलाकर ५४ हजार योजन हुआ । इसको एक लाखमेंसे घटाया, तो बाकी छियालीस हजार योजन रहे । इनमें तेईस तेईस हजारके दोनों विदेह हैं । इस तरह जम्बूद्वीपका एक लाख योजन पूर्व पश्चिम विस्तार है ।

अब भद्रशाल वनसे लवणसमुद्रके तटतक जो विदेह क्षेत्र है, उसका विशेष वर्णन करते हैं:—विदेह क्षेत्रमें लवण समुद्रके तटके लगा हुआ देवारण्य वन है, जो २९२२ योजनका है । और तीन निद्यां हैं, जो प्रत्येक एकसौ पचीस पचीस योजनकी हैं । तीनों मिलाकर ३७५ योजनकी हैं । चार वक्षारिगिर नामके पर्वत हैं, जो दो हजार योजनके हैं अर्थात् प्रत्येक पांच पांचसौ योजनका है । आठ विदेह क्षेत्र हैं, जिनका विस्तार १७७०३ योजनका है । प्रत्येक क्षेत्र २२१२ योजनका है । इस पूर्वविदेहके वन, नदी, पर्वत और क्षेत्रोंकी चौड़ाईका जोड़ तेईस हजार योजन होजाता है।

इसी तरह पश्चिम विदेहकी भी रचना है। नदी पर्वता-दिकोंका विस्तार सब ऐसा ही है। नामादिका भेद है। नीलवन्त पर्वतपर केसरी नामका हद (तालाब) है। उस-मेंसे सीता नदी दक्षिणमुख होकर निकली है। वह माल्यवंत गजदन्त पर्वतमेंसे होकर, सुदर्शनमेरुका आधा चकर देती हुई, पूर्ववाहिनी होकर, पूर्व विदेहके बीचमेंसे लवणसमुद्रमें जाकर मिली है। इस कारण पूर्विविदेहके आठ क्षेत्रोंके सोलह क्षेत्र हो गये हैं। ऐसे ही पश्चिम विदेहमेंसे सीतोदा नदी बही है और उससे पश्चिम विदेहके भी सोलह क्षेत्र हो गये हैं। दोनों विदेहोंके सब मिलाकर ३२ क्षेत्र हैं।

पूर्व विदेहमें श्रीमंधर और युग्मंधर तथा पश्चिमविदेहमें बाहु और सुवाहु इस तरह चार तीर्थंकर विद्यमान हैं। उन्हें मैं नमस्कार करता हूं। वे तीनों लोकोंके खामी हैं।

जम्बूद्वीपके दक्षिण उत्तरका वर्णन ।

जंबूदीप दिन्छन उत्तर लाख जोजनकों, भाग एकसों नन्ने एक भरत भाइए। दोय हिमवन सेल चारि हेमवत खेत, महा हिमवन आठ सोलें हिर गाइए॥ बत्तीस निषध ए तिरेसठ उधे त्रेसठ, बीचमें विदेह भाग चौंसठ बताइए। भाग पांच से छवीस कला छह उन्निसकी, अठत्तर चैत्यालय सदा सीस नाइए॥७०॥ अर्थ-जम्बूद्धीपका दक्षिण उत्तर विस्तार एक लाख

योजनका है । इसके १९० भाग करनेसे जो एक भाग

होता है, उतना भरतक्षेत्र है । यह एक भाग ५२६ योजन और छह कला ( अपूर्ण उन्नीस ) के बरावर है । भरतक्षेत्रंका आकार धनुष सरीखा है । इसके उत्तरमें हिमवान नामका पर्वत है । वह १९० मेंसे दो भाग प्रमाण है । अर्थात् उसका दक्षिण उत्तर विस्तार भरतक्षेत्रसे दुना १०५२ योजन १२ कला (बारह अपूर्ण उन्नीस) है । हिमवानसे आगे (उत्तरमें) हैमवत क्षेत्र है । वह चार भाग प्रमाण अर्थात् २१०५ योजन और ५ कला है । उसके आगे महाहिमवान पवत आठ माग प्रमाण ४२१८ वर्ष योजन है। महाहिमवानसे उत्तरमें ( आगे ) हरिक्षेत्र है, वह सोलह भाग प्रमाण ८४२१<u>क</u> योजन है । आगे निषधपर्वत है, वह बत्तीस भाग प्रमाण अर्थात् १६८४२<del>३</del> योजन है । इस तरह लवणसमुद्रसे विदेह क्षेत्रतक सब मिलाकर ६३ भाग ३३१५७ ६ए । इतना ही विस्तार मेरुसे उत्तरकी ओर विदेहसे लवण समुद्रतक समझना चाहिये । दोनोंका जोड़ हुआ १२६ भाग प्रमाण । अव रह गया बीचका विदेहक्षेत्र, सो उसका दक्षिण उत्तर विस्तार १९० में ६४ भाग प्रमाण अर्थात् ३३६८४ <sup>४</sup> है । तब ६३+६३+६४=१९० या ३३१५७ $\frac{90}{48}$ +३३१५७ $\frac{90}{48}$ +३३६८४ $\frac{8}{48}$ =१०००० योजन हो गये । एक भाग ५२६ योजन ६ कलाका होता है। एक योजनकी १९ कला मानी हैं। जम्बुद्वीपमें वीतराग देवके ७८ अकृतिम चैत्यालय हैं । उन्हें निरन्तर मस्तकः नवाना चाहिये-नमस्कार करना चाहिये।

अश्रोलोक के श्रेणीबद्ध विलोकी संख्या।
सात नर्क भूमि उनचास पाथरे निवास,
इंद्रक भी उनचास बीचमाहिं बिले हैं।
पहलें। सीमंत चारि दिसा सेनी उनचास,
चारि विदिसामें अठताली भेद निले हैं।!
आठ दिस सेनीबंध तीनिसे अठासी भए,
आगें आठ आठ घटे अंत चारि मिले हैं।
सब ज्यानवें से चारि जोजन असंख धारि,
दया धरें धर्म करें तिनों दुख गिले हैं।।७१।।

अर्थ-नरक भूमियां सात हैं । उन सबमें ४९ पाथड़ें ( उत्तरभेद ) हैं । प्रत्येक पाथड़ें में क्रपंक आकारका गोल एक एक इन्द्रक हैं, इस लिये उनकी संख्या भी ४९ है । उनके बीचमें बिल हैं । पहली भूमिमें १२ पाथड़े हैं, उनमें पहिला सीमन्तक नामका पाथड़ा या पटल है । उसकी चारें। दिशाओं में उनचास उनचास और और विदिशाओं में अइतालीस अइतालीस श्रेणीवद्ध बिल हैं । सो दिशाओं के १९६ और विदिशाओं के १९६ और विदिशाओं के १९२ इस तरह आठों दिशाओं के मिलकर ३८८ बिल हुए । यह एक पटलका वर्णन हुआ । श्रेष ४८ पटल या पाथड़े रहे, सो उनके बिलोंकी संख्या कमसे आठ आठ घटती हुई है । अर्थात द्सरेकी ३८०, तीसरेकी ३७२, चौथेकी ३६४ और आगे इसी तरह आठ

आठ घटती हुई चली गई है, सो अन्तके पटलमें चार बिल रह गये हैं । इस अन्तके पटलका नाम अमितिष्ठान इन्द्रक है। इसकी विदिशाओंमें बिल नहीं हैं, चार दिशाओंमें ही एक एक बिल है। इन सब उनचासों पटलोंके बिलोंकी संख्या ९६०४ है और उनका विस्तार असंख्यात योजन है। जो जीव दयाभाव धारण करते हैं और धर्म करते हैं, वे इन नरकोंके महान् दुःखोंसे बचते हैं।

ऊर्ध्वलोकके श्रेणीबद्ध विमान।

जरध तिरेसठ पटल कहे आगममें, त्रेसठ ही इंद्रक विमान बीच जानिए। पहलो जगल ताके पहलेको रिज नाम, जाकी चारि दिसा सोन बासठ प्रमानिए॥ चारों दोसे अड़तालीस आगें घटे चारि चारि. अंत रहे चारि ऊंचे चारि ठीक ठानिए। सेनीबंध ठत्तर से सोले जोजन असंख, सिद्ध बारे जोजनपे ध्यानमाहिं आनिए॥७२॥

अर्थ-ऊर्घ्वलोकमें अर्थात् स्वर्गीमें ६३ पटल हैं। प्रत्येक पटलके बीचमें एक एक इंद्रक विमान है। अर्थात् इन्द्रक विमानोंकी संख्या भी ६३ है। पहले जुगलके अर्थात् सौधर्म ईशान स्वर्गके ३१ पटल हैं। उनमेंके पहले पटलका नाम ऋजु विमान है । इस विमानकी चारों दिशाओं में बासठ बासठ श्रेणीबद्ध विमान हैं अर्थात् सब दिशाओं के मिलाकर २४८ विमान हुए । यह एक पटलका वर्णन हुआ । इसके ऊपर जो शेष ६२ पटल हैं, उनके विमानों की संख्या ऊपर ऊपर ऋमसे चार चार कम होती गई हैं अर्थात् दूसरे पटलमें २४४, तीसरेमें २४०, और चौथे में २३६ इस ऋमसे हैं । अन्तके सर्वार्थिसिद्धि पटलमें केवल चार विमान हैं और उसके नीचे के सम्पूर्ण पटलों के सम्पूर्ण विमानों की संख्या ७८१६ हैं । वे असंख्यात योजनके विस्तारवाले हैं । अन्तके सर्वार्थिसिद्धि पटलसे १२ योजनकी ऊंचाईपर अनन्त सिद्ध भगवान विराजमान हैं, उनकों ध्यानमें लाना चाहिये अर्थात् उनका निरन्तर ध्यान करना चाहिये ।

लवणोद्धिके १००८ कलशोंका वर्णन। लौनोदिधि बीच चारि दिसामाहिं चारि कूप कहै हैं मृदंग जेम तिनिको प्रमान है। पेट और ऊंचे एक एक लाख जोजनके, नीचें औ मुख ताको दस हजार मान है।। चारि विदिसामें चारि पेट और ऊंचे दस, हजार एक नीचे औ मुखको बखान है। अन्तर दिसा हजार पेट ऊंचे हैं हजार, नीचें और मुख सौके धन्य जैनग्यान है ॥७३॥

अर्थ-जम्बृद्वीपके आसपास जो लवणोदिध समुद्र है, उसके वीचमें चारों दिशाओंमें चार कूप हैं। उनका आकार मृदंगके समान है । उनका पेट अर्थात् मध्यकी चौड़ाई और ऊंचाई एक एक लाख योजनकी है तथा वे नीचे तलीमें और मुंहपर दश दश हजार योजनके विस्तारवाले हैं । दिशाओंके सिवाय विदिशाओंमें भी चार कूप हैं। उनका पेट और ऊँचाई दश दश हजार योजनकी और नीचेका तथा मुखका विस्तार हजार हजार योजनका है। दिशा और विदिशाओं के बीचमें आठ अन्तर दिशाएँ हैं, उनमें एक हजार कूप हैं । अर्थात् प्रत्येक अन्तर दिशामें सवा सवा सो कूप हैं । इनके पेटोंका विस्तार और ऊँचाई हजार हजार योजनकी है और नीचेका तथा मंहका विस्तार सौ योजनका है । इस तरह सब मिलाकर १००८ कूप या बड़वानल हैं । ऐसे ऐसे परोक्ष विषयोंका बतलानेवाला क्रिन भगवानका ज्ञान धन्य है।

वेसाउ इंद्रक विमान । पैतालीस लाखको है इंद्रक रिजूविमान, सर्वारथ सिद्ध अंत एक लाखका कहा । चवालीस घटे हैं तेसठमें वासठि ठौर, ऊंचे ऊंचे एक एक केता घटती लहा ।। सत्तर हजार नौसे सतसठ जोजन है, तेइस अधिक भाग इकतीसका गहा। तेसठ इंद्रक नाम तेसठ ही जिनधाम, बंदों मनवचकाय तिनकी सोभा महा॥७४॥

अर्थ—पहले युगलका जो ऋजुविमान नामका पटल हैं, वह ४५ लाख योजनका है और अन्तका सर्वार्थसिद्धि नामका पटल एक लाख योजनका है । स्वर्गलोकके सारे पटलोंकी संख्या ६३ है । इस तरह ६२ स्थानोंमें ४४ लाख कमसे कम हुए हैं । तो अब देखना चाहिये कि एक दूसरेसे कितने कितने कम होते गये हैं:—४४ लाखमें यदि ६२ स्थानोंका भाग दिया जायगा, तो यह कमी माल्सम हो जायगी । अप वें कि एक योजनके ३१ भागोंमेंसे २३ भाग; इतना इतना विस्तार ऊपर ऊपरके पटलोंका कम होता गया है । इन ६३ इन्द्रकोंमें ६३ ही अकुत्रिम जिनमंदिर हैं, जो अतिशय शोभायुक्त हैं। उनकी मैं मन वचन कायसे बन्दना करता हूं।

१२० प्रकृतियोंका बंध और उदय **।** 

देव गित आव आनुपूरवी प्रकृति तीन, वैक्रियक अंग आहारक अंग चार हैं। अजस ए आठों ऊंचें बँधें नीचें उदे देंहिं, संज्ञलन लोभ विना पंदरे निहार हैं॥

हास रति भै गिलानि नर-वेद नर-आव. सुच्छम अपर्जापति साधारण धार हैं। आतप मिथ्यात ए छबीस बंध उदै साथ. नीचें बंध ऊंचें उदे छीयासी विचार हैं।।७५॥ अर्थ-देवगति, देवायु, और देवगत्यानुपूर्वी, ये तीनः वैक्रियक शरीर, वैक्रियक अंगोपांग, आहारक शरीर और आहारक अंगोपांग ये चार और अजस; सब मिलाकर हुई आठ प्रकृतियां । ये आठौं ऊपरके गुणस्थानोंमें बंधती हैं और नीचेके गुणस्थानोंमें उदय आती हैं। संज्वलन लोभको छोड़कर १५ कषाय अथीत् अनंतानुबंधी क्रोध मान माया लोम, अप्रत्याख्यान क्रोध मान माया लोभ, प्रत्याख्यान क्रोध मान माया लोभ और संज्वलन क्रोध मान माया ये पन्द्रह और हास्य, रति, भय, जुगुप्सा, पुरुषवेद, पुरुषायु, स्रक्ष्म, अपर्याप्त, साधारण, आतप, और मिध्यात्व ये ग्यारह इस तरह २६ प्रकृतियां जिस गुणस्थानमें बंधती हैं, उसीमें उदय आती हैं। इन २६+८=३४ प्रकृतियोंको छोड़कर श्लेष जो ८६ प्रकृतियां हैं, उनका बंध नीचेके गुणस्थानोंमें होता है और उदय ऊंचेके गुणस्थानोंमें होता है।

हुंडकका पहले गुणस्थानमें, वामन, कुब्जक, खातिक, और न्यग्रोधपरिमंडलका दूसरे गुणस्थान पर्यन्त, और समचतुरस्रका आठवें गुणस्थानके छहे भाग पर्यन्त, बन्ध होता है। परन्तु उदय इन छहों संस्थानोंका तेरहवें गुणस्थान पर्यन्त होता है। वज्रहषभनाराचका चौथे गुणस्थानतक, वज्रनाराच, नाराच, अर्थ नाराच और कीलकका दूसरे गुणस्थानतक और असंप्राप्तास्प्रपाटिकका बंध पहिले गुणस्थानमें हैं। और उद्य अर्थनाराच, कीलक, स्फाटिकका सातवें गुणस्थानतक, नाराच, वज्रनाराचका ग्यारहवें तक और वज्रहषभनाराचका तेरहवें गुणस्थानतक है।

निर्माणका बंध आठवें गुणस्थानके छहे भागतक और उदय तेरहवें गुणस्थानतक होता है।

अप्रशस्तिवहायोगितिका बंध दूसरे गुणस्थानतक और प्रशस्तिवहायोगितका आठवें गुणस्थानके छहे भाग पर्यन्त होता है और उदय इन दोनोंका तेरहवें गुणस्थानतक होता है।

उद्योतका बंध दूसरे गुणस्थानतक और उदय पांचवें गुणस्थानतक होता है।

अगुरुलघु, अपघात, परघात और क्वासोङ्घासका बन्ध आठवेंके छहे भाग तक और उदय तेरहवें तक होता है।

निद्रानिद्रा, पचलापचला और स्त्यानगृद्धिका बंध दूसरे गुणस्थानतक और उदय छट्टे तक होता है।

नरक आयु, नरक गति और नरकगत्यानुपूर्वीका बंध पहिले गुणस्थानमें होता है और उदय चौथेतक होता है। नरकगत्यानुपूर्वीका उदय सासादन और मिश्र गुणस्थानमें नहीं होता है।

तिर्येच गति और तिर्येच आयुका बन्ध दूसरे गुणस्थान-

तक और उदय पांचवें गुणस्थान तक होता है।

तिर्यंच गत्यानुपूर्वीका बंध दूसरे गुणस्थान तक और उदय मिश्र गुणस्थान छोड़कर चौथे गुणस्थान पर्यन्त होता है।

मनुष्यगति और मनुष्यायुका बन्ध चौथे गुणस्थानतक और उदय चौदहवें गुणस्थान पर्यन्त होता है । तीसरेमें आयु बन्ध नहीं होता ।

एकेन्द्रिय, दोइंद्रिय, तेइंद्रिय और चौइन्द्रियका बंध पहले गुणस्थानमें होता है और उदय,दूसरे गुणस्थानतक होता है।

औदारिक शरीर और औदारिक अंगोपांगका बंध चौथे गुणस्थानतक और उदय चौदहवेंके अन्तपर्यन्त है।

पंचेन्द्रियका बंध आठवें गुणस्थानके छहे भागतक और उदय चौदहवें गुणस्थान तक है।

तैजस कार्माणका बन्ध आठवेंके छट्टे भागतक है और उदय चौदहवेंके उपान्त्य समय तक है।

ज्ञानावरणकी ५ अन्तरायकी ५ और दर्शनावरणकी ४ प्रकृतियोंका बन्ध दशवें पर्यन्त और उदय बारहवेंके अन्त समय तक होता है।

यशः कीर्ति और उच गोत्रका बंध दशवें गुणस्थानतक और उदय चौदहवें गुणस्थानके अन्त तक है।

सातावेदनीयका बंध तेरहवें गुणस्थान तक और उदय चौदहवें गुणस्थान तक है।

नीचगोत्रका बंध पहले गुणस्थानतक आर उदय पांचवें गुणस्थान तक है। असाता वेदनीयका बंध छहे गुणस्थान तक और उदयः चौदहवें गुणस्थान तक है।

नपुंसक वेदका बंध पहले गुणस्थानमें है, और उदय नववें गुणस्थानके चौथे भाग तक है।

स्त्रीवेदका बंध दूसरे गुणस्थानतक और उदय नवकें गुणस्थानके चौथे भाग तक है।

संज्वलन लोभका बंध नववें गुणस्थान पर्यन्त और उदय दशवें गुणस्थान तक है।

अरित शोकका बंध छहें गुणस्थान तक और उदय आठवें गुणस्थान तक है।

निद्रा प्रचलाका बन्ध आठवें गुणस्थानके पहले भाग तक और उदय बारहवें तक है।

स्थावरका बंध पहले गुणस्थानमें और उदय दूसरे गुणस्थान तक है।

त्रस, बादर और पर्याप्तका बंध आठवेंके छट्टे भाग तकः और उदय चौदहवें पर्यन्त है।

पत्यक्षश्रीरका बन्ध आठवेंके छहे भाग तक और उदय तेरहवें तक है।

अस्थिर अशुभका बन्ध छहे तक और उदय तेरहवें तक होता है।

स्थिर, शुर्म और सुस्वरका बंध आठवेंके छड़े भाग तकः और उदय तेरहवें गुणस्थान तक है।

सुभग और आदेयका बंध आठवेंके छड़े भाग तक और

उदय चौदहवें गुणस्थान तक है।

दुर्भग, दुःस्वर, अनादेयका बंध दूसरे गुणस्थान तक और उदय दुर्भग अनादेयका चौथेतक दुस्वरका तेरहवें गुणस्थान तक है।

तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध चौथे गुणस्थानसे आठवेंके छडे भाग तक और उदय तेरहवेंसे चौदहवें गुणस्थान तक है।

पंचपरावर्तनका स्वरूप।

भाव परावर्तन अनंत भाग भवकाल, भव परावर्तन अनंत भाग काल है। काल परावर्तन अनन्त भाग खेत कह्यौ, खेतकौ अनन्त भाग पुग्गल विसाल है ॥ ताकौ आधौ नाम अर्घ पुग्गल परावर्तन. फिरनो रह्यो है याहि ग्यानी ग्यान भाल है। ताही समै सम्यक उपजिवेकी जोग भयो, और कहा समिकत लरकोंका ख्याल है।।७६।। अर्थ-कर्मबंधोंके करनेवाले जितने प्रकारके माव हैं, उन ्सबको मिथ्याती जीव क्रमपूर्वक जितने समयमें अनुभव करता है उतने कालको एक भावपरावर्तन काल कहते हैं। इस भावपरावर्तनका जितना काल है, उसका अनन्तवां भाग काल भवपरावर्तनका है। नरकगति तथा देवगतिका जघन्य आयु दशहजार वर्षका और उत्कृष्ट आयु तेतीस-

सागरकाः; मनुष्यगति तिर्यचगतिका जघन्य आयु अन्तर्धु-हर्तका और उत्कृष्ट आयु तीन पल्यका है । इन चारों गतियोंका जघन्यसे लेकर उत्कृष्ट तक आयु ऋमपूर्वक धारण करनेमें आयुके जितने भेद हो सकते हैं, उन सबको यथा-कम पूर्ण करनेमें जितना समय लगता है, उसे एक भैवपरा-वर्तनका काल समझना चाहिये । इस भवपरावर्तनके कालसे अनन्तवाँ भाग काल कालपरावर्तनका है । बीस कोड़ाकोड़ी-सागरका एक कल्पकाल होता है । इसकालके जितने समय हैं, उन सब समयोंमें ऋमसे जन्म मरण धारण करनेको एक कालपरावर्तन कहते हैं <u>।</u> इस कालपरावर्तनके कालसे अनन्तवां भाग काल क्षेत्रपरावर्तनका होता है। क्षेत्र परावर्तन दो प्रकारका है, एक स्वक्षेत्रपरावर्तन और दूसरा ५रक्षेत्रपरावर्तन । सक्ष्मिनगोद लब्ध्यपर्याप्तकी जघन्य अवगा-हना घनांगुलके असंख्यातवें भाग है और महामच्छकी उत्कृष्ट अवगाहना हजार योजन लम्बी, पांचसौ योजन चौड़ी और अढाईसौ योजन ऊंची है । सो उक्त जघन्य अवगाहनासे लेकर उत्क्रष्ट अवगाहना तक क्रमसे एक एक प्रदेश अधिक अवगाहनाके शरीरको लेकर जन्म मरण

<sup>9</sup> यहांपर यह विशेषता है कि नरक गितमें तो 33 सागरकी उत्कृष्ट आयुष्य ही जाती है; परंतु देवगितकी उत्कृष्ट न हेकर केवल 39 सागरककी लेनी चाहिये। क्योंकि नवभेवेयकसे उपर जो 39 सागरसे अधिक आयुष्यवाले देव होते हैं, वे सब सम्यग्दृष्टि ही होते हैं और इसी कारण दे। सागरके जितने समय होते हैं उतने बार उन्हें किर संसारमें जन्म धारण करनेका प्रसंग प्राप्त नहीं होता।

करनेको एक स्वक्षेत्रपरावर्तन कहते हैं । सुमेरु पर्वतकी जड़के नीचे मध्यके आठ प्रदेश हैं । उन आठ प्रदेशोंको अपने शरीरके आठ मध्य प्रदेश बनाकर जघन्य अवगाहनको धारण करके उत्पन्न हो तथा उसी अवगाहनाको लेकर जितने उसके आत्मप्रदेश हैं उतनी ही बार जन्म मरण करे । इसके बाद उनसे एक एक प्रदेश हटकर कमपूर्वक तीन लोकके असंख्यात प्रदेशोंमें जन्म मरण करनेका नाम एक परक्षेत्रपरावर्तन है । स्वक्षेत्र और परक्षेत्रपरावर्तनके कालके जोड़को एक क्षेत्रपरावर्तनका काल समझना चाहिये। इस क्षेत्रपरावर्तनके कालको जोड़को एक क्षेत्रपरावर्तनका काल समझना चाहिये। इस क्षेत्रपरावर्तनके कालको अनन्तवाँ भाग काल पुद्रलपरावर्तनका है । अनन्त कर्म और नोकर्म पुद्रलपरमाणुओंको कमपूर्वक एकके बाद एक ग्रहण करके छोड़नेको एक पुद्रलपरावर्तन कहते हैं। इसका दूसरा नाम द्रव्यपरावर्तन मी है।

पुद्रलपरावर्तनके आधे कालको अधेपुद्रलपरावर्तन कहते हैं। यह जीव संसारमें मिथ्यात्व परिणामसे अनन्तवार अनन्त परावर्तन करता है। जब इसका अधेपुद्रलपरावर्तन काल बाकी रह जाता है, तब ज्ञानी जानता है कि इसकी काललिंध आ गई है—इसकी योग्यता सम्यक्त्वके उत्पन्न होनेकी हो गई है। यदि अधेपुद्रलपरावर्तनसे एक समय भी अधिक अमण शेष रहा हो, तो सम्यक्त्वकी उत्पत्ति नहीं हो सकती है। ऐसा नियम है। जिम जीवको सम्यक्त्व हो जाता है, वह अन्तर्ग्रह्विसे लेकर धेपुद्रलपरावर्तनके कालके भीतर किसी भी समयमें अवश्य मुक्त हो जाता है।

इस तरह सम्यक्त्वका पाना बहुत कठिन है। इसको पार लेना कुछ लड़कोंका खेल थोड़े ही है।

पुनः पंचपरावर्तन ।

भावपरावर्तन अनंत जो करें हैं जीव, एक भावतें अनंत भव परावर्त हैं। एक भौसेती अनंत कालपरावर्त करें, कालतें अनंत खेतपरावर्त कर्त हैं।। एक खेततें अनंत पुग्गलपरावर्तन, पंच फेरीविषे आप मिथ्यावस पर्त हैं। सातकों विनास जिन्हें सम्यक प्रकास तेई, दर्व खेत काल भव भावतें निकर्त हैं।।७७॥

अर्थ-जीव संसारमें मिथ्यात्वके वशीभूत होकर अनन्त भावपरावर्तन करते हैं और जितने समयमें एक भावपरावर्तन होता है, उतनेमें अनन्त भवपरावर्तन हो जाते हैं। क्योंकि, भाव परावर्तनमें सब प्रकारके कर्मबंधका कारण आत्मभाव कमसे उत्पन्न होकर कर्म बाँधता है; किंतु दूसरे परावर्तनोंमें एक एक कर्मके भोगकी ही मुख्यता रहती है अथवा पुद्रल-परावर्तनमें प्रदेशबंध मात्रकी ही मुख्यता रहती है। क्योंकि एक समयमें मिथ्यात्व भावसे जितने कर्म बँधते हैं, उनके क्षय करनेके लिये अनन्त भवपरावर्तन करना पड़ते हैं और एक भवमें जो कर्म बँधते हैं, उनके दूर करनेको अनन्त कालपरावर्तन करना पड़ते हैं। अनन्त संख्याके अनन्त भेद् हैं। जितने समयमें एक कालपरावर्तन पूरा होता है, उतनेमें अनन्त क्षेत्रपरावर्तन हो जाते हैं। एक क्षेत्रके बाँधे हुए कर्म दूर करनेको अनन्त पुद्रलपरावर्तन करना पड़ते हैं। इस तरह जीव आप पंचपरावर्तनरूप फेरामें अर्थात् चक्करमें पड़ा है—अनन्त बार जन्मता है और अनन्त बार मरता है। जिनके अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ और मिथ्यात्व, सम्यक्मिध्यात्व, सम्यक्षकृतिमिध्यात्व इन सात प्रकृतियोंका विनाश हो गया है; अतएव क्षायिक सम्यक्तका प्रकाश हो गया है, वे ही जीव इस द्रव्यक्षेत्रकालभवभावरूप पंच परावर्तनोंके चकरसे निकल पाते हैं।

## पांच लब्धियां।

थावरतें सैनी होय ए ही खय उपसम है, दान पूजा उद्यत विसोही उपयोग है। गुरु उपदेस तत्त्वग्यान सो ही देसना है, अंत कोराकोरी कर्मकी थिति प्रायोग है। जगमें अनंत बार चारि लब्धि पाई इनि, कर्नलब्धि विना समिकतकों न जोग है। अधो अपूरव अनिवृत्त कर्न तीन करें, मिथ्यामाहिं पीछैं चौथा सम्यक नियोग है ७८ अर्थ-अनादि मिथ्यादृष्टी या सादि मिथ्यादृष्टी जीवको चहुत कालसे एकेन्द्रीमें भ्रमण करते करते, समय पाकर स्थावरसे निकलकर सैनीपंचेन्द्रियत्वकी प्राप्ति होनेको श्वयोपश्चम लिब्ध कहते हैं । लिब्ध्शब्दका अर्थ प्राप्ति है। श्वभ कर्मके उदयसे दान पूजादि शुभ कार्योंके करनेके लिये उद्यत होनेको विसोही या विशुद्धि लिब्ध कहते हैं। सद्गुरुके उपदेशसे तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति होनेको देशनालिब्ध कहते हैं।

काल पाकर व्रत धारण करके और उपवासादि तपश्चरी करके अथवा और भी किसी प्रकार आयुकर्मके सिवा शेष सातों कर्मीकी स्थितिको अन्तःकोड़ाकोड़ी सागर प्रमाण कर देना सो प्रायोग्य लिब्ध है।

ये चारों लिब्धियां इस जीवको यद्यपि अनन्त बार हुई हों; परन्तु पांचवीं करणलिब्ध जबतक नहीं हुई हो, तब-तक इस जीवको सम्यक्त्वका लाभ नहीं होता । क्योंकि करणलिब्ध विना सम्यक्त्वकी प्राप्ति नहीं होती है, ऐसा नियम है।

करण नाम परिणामों का है। जब मिध्याती जीव सम्य-त्तवके सन्मुख होता है, उस समय उसके परिणाम अधः-करण, अपूर्वकरण, और अनिवृत्तिकरणरूप होते हैं। जिस करणमें उपरितनसमयवर्ता तथा अधस्तनसमयवर्ती जीवोंके परिणाम सहग्र तथा विसद्दश हों, उसे अधःकरण कहते हैं। जिसमें उत्तरोत्तर अपूर्व ही अपूर्व परिणाम होते जावें अर्थात् भिन्नसमयवर्ता जीवोंके परिणाम सदा विसद्दश ही हों और एक समयवर्ता जीवोंके सद्दश हो और विसद्दश भी हों, उसको अपूर्वकरण कहते हैं । और जिसमें भिन्नसमयवर्ता जीवोंके परिणाम विसद्दश ही हों और एक समयवर्ती जीवोंके सद्दश ही हों, उसे अनिवृत्तिकरण कहते हैं । ये तीनों प्रकारके परिणाम उत्तरोत्तर अधिक अधिक विशुद्ध होते जाते हैं, इसीसे इनमें परस्पर भेद माना गया है। इन तीन करणोंके कर चुकनेपर सम्यवत्व होता है।

नन्दीश्वर द्वीप।

एकसौ तिरेसठ किरोर चवरासी लाख, जोजनका चौरा दीप बावन पहार हैं। दिसा चारि अंजन जोजन चौरासी हजार, सोलै दिधमुख जोजन दस हजार हैं॥ रितकर हैं बत्तीस जोजन हजार एक, लंबे चौरे ऊंचे सब ढोलके अकार हैं। सबपर जिनभौन बावन विराजत हैं, वर्ष तीन बार देव करें जै जैकार हैं॥ ७९॥

अर्थ-इस पद्यमें आठवें नन्दीश्वर द्वीपकी रचनाका वर्णन हैं । इस द्वीपकी चौड़ाई १६३८४००००० योजन हैं । इसके भीतर ५२ पर्वत हैं । चारों दिशाओंमें चार तो

ं अंजनिगरि नामके पर्वत हैं, जो चौरासी चौरासी हजार योजन ं ऊंचे लम्बे और चौड़े हैं तथा आदि मध्य और अन्तमें इक**से** हैं। इन अंजनगिरियोंके चारों ओर एक एक लाख योजन लम्बी, चौड़ी, गहरी चार चार बावड़ी हैं और उनके भीतर दश दश हजार लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाईके दिधमुख नामके सोलह सफेद पर्वत हैं । इस तरह चारों अंजनगिरिके १६ द्धिमुख हैं । जिन बाविह्योंमें द्धिमुख पर्वत हैं, उनके ्बाहरी दो दो कोंनोंमें दो दो रतिकर पर्वत हजार हजार योजनके लम्बे, चौड़े, ऊंचे हैं । सारे रतिकर ३२ हैं। इस ्तरह ४+१६+३२ मिलाकर ५२ पर्वत हुए । ये सब ढोलके समान गोल हैं और इन सबके जपर एक एक जिनमंदिर ेहै । ऐसे सब मिलानेसे ५२ जिनमंदिर होते हैं । वहां वर्षमें तीन बार कातिक, फागुन और आसादके अन्तिम आठ दिनोंमें देव आते हैं और पूजा, स्तुति, नृत्य गानादि करके जयजयकार करते हैं।

मेरुका वर्णन

मेरु एक लाख जड़ ऊंचा निन्यानू हजार, चूलिका चालीस बाल अंतर विमान हैं। नीचें भद्रसाल वन दिसा चारि जिनभान, पांचसेंपे नंदन चैताले चारि वान हैं॥ साढ़े बासठ हजार सोमनस वन चारि, चैताले ऊंचे सहस छत्तिस बखान हैं।

## तहां वन पांडुक चैताले चारि सब सोलै, मनवचकायसेती बंदों पाप हान हैं।। ८०।।

अर्थ-सुमेरु पर्वतकी ऊंचाई एक लाख योजनकी है, जिसमेंसे जड़से अथीत भूमिके ऊपरी भागपरसे ऊपर ( भद्र-शालवनसे पांडुकवनतक ) ९९ हजार योजन ऊंचा है । रहे एक हजार योजन, सो इतनी उसकी जद है। यह जड़ चित्राः पृथिवीसे नीचे है। पांडुक वनसे ऊपर चालीस योजन ऊंची चूलिका है, जिसके ऊपरके भागका सौधर्म स्वर्गके ऋज विमानसे केवल एक बालके बराबर अन्तर है। नीचे अर्थात् मेरुकी चौगिर्द भूमिपर या चित्रा पृथ्वीके ऊपर भद्रशाल नामका वन है, जिसपर मेस्की चारों दिशाओं में चार जिन-मंदिर हैं। इस भद्रशालसे पांचसो योजनकी ऊंचाईपर मेरुकी चारों दिशाओंमें ४ नन्दन वन हैं और उनमें ४ अकृत्रिम चैत्यालय हैं। नन्दनवनोंसे ६२३ हजार योजन की ऊंचाईपर **४ सौमनस नामके वन हैं और उनमें भी ४ चैत्यालय हैं।** इससे आगे ३६ हजार योजनकी ऊंचाईपर ४ पांडुक नामके वन हैं और उनमें भी ४ जिनचैत्यालय हैं। इस तरह उक्त चार नामके सोलह वनोंमें जो १६ चैत्यालय हैं, वे पापके नाश करनेवाले हैं। उनकी मैं मनवचनकायपूर्वक बन्दना करता हूं।

मेरुपर्वतका पूर्वपश्चिमविस्तार।

मेरु गोल जड़तलैं दसहजार नव्वेकौ, भूममें हजार दस, नंदनपे लहा है।

नौ हजार नौंसे चौवन भाग कहे तहां, सौमनस व्यालीसंसै बहत्तर रहा है ॥ पांडुक हजार एक बीच बारे चूलिका है, चौसे चौरानृं वन पांडुक सरदहा है। सौमनस नंदन हैं पांचसैक, भद्रसाल-बाईस हजार पुव्व पन्छिममें कहा है ॥८१॥ अर्थ-मेरु पर्वतका विस्तार गोल है । चित्रा पृथ्वीके नीचे मेरुकी जड़ दश हजार नव्वे (१००९०) योज-नकी चौड़ी है । और ऊपर जहां भद्रशालवन है वहां उसकी चौड़ाई दश हजार योजनकी है । इस तरह जड़के नीचेसे चित्रा पृथ्वीतक मेरुकी चौड़ाई ऋमसे कम होती होती ९० योजन कम हो गई है । भद्रशालवनसे ५०० योजनकी ऊंचाईपर नन्दन वन है, वहां मेरु १९५४ योजन और कुछ भाग ( 🔓 ) अधिक चौड़ा है अशीत वहां उसकी चौड़ाई कुछ कम ४६ योजन घटी है। नन्दन वनसे ६२५०० योजनकी ऊंचाईपर सौमनस वन है। इस ऊंचाई-मेंसे प्रारंभकी दश हजार योजनकी ऊंचाई तक तो मेरुकी चौड़ाई एकसी है-घटी नहीं है; परन्तु आगे ५२५०० योजनमें वह क्रमसे घटी है और सौमनस वनपर

<sup>\*</sup> इसमें दोनों नन्दनवनोंकी पांच पांच सो योजनकी चोड़ाई भी शामिल है। मेरुकी चोड़ाई यहांपर ८९५४ योजन है।

४२७२ अयोजनकी मोटाई रह गई है। अर्थात् उतनी जंचाईमें ५६८२ योजनसे कुछ अधिक घट गई है। इसके जपर ३६ हजार योजनकी जंचाईपर पांडुकवन हैं। इस ३६ हजारमेंसे ११ हजार योजनकी जंचाई तक मेरु भवितकी चौड़ाई एकसी है अर्थात् वहांतक ३२७२ योजनकी ही मोटाई चली गई है। आगे वह घटी है और घटते घटते पांडुक वनके पास १ हजार योजनकी रह गई है। जिसके बीचमें चूलिकाकी चौड़ाई १२ योजन है और ग्रेषमें दोनों ओर चारसो चौरानवे चौरानवे योजनके पांडुक वन हैं। (४९४+४९४+१२=१०००)

सौमनस और नन्दनवन पांच पांच सो योजनके चौड़े हैं और भद्रशाल वन पूर्व पश्चिम बाईस बाईस हजार योजनके हैं।

चौदह गुणस्थानोंमें मरकर जीव कहां कहां जाता है।

मिस्र खीन संजोग, तीनमें मरन न पार्वे। सात आठ नव दसम, ग्यार मरि चौथे आवे॥ प्रथम चहुँगति जाय, दुतिय विन नरक तीन गति। चौथे पूरव आवबंधतें चहुँगति प्रापति॥

<sup>\*</sup> इसमें भी दोनों सोमनसवनोंकी चोड़ाई हजार योजन शामिल है।

पंचमतें ग्यारम सात गुन, मरै सुरगमें औतरै । बंदों इक चौदस थान तजि, अजर अमर सिव-पद वरें ॥ ८२ ॥

अर्थ-तीसरे मिश्रगुणस्थानमें, बारहवें श्वीणकषायमें और तेरहवें सयोगकेवली गुणस्थानमें जीव मरण नहीं पाता है, यह नियम है । सातवें, आठवें, नववें, दशवें और ग्यारहवें गुणस्थानसे यदि जीव मरण करता है, तो चौथे गुणस्थानमें आता है अर्थात् मरण समय अव्रतरूप होकर कार्माण योग धारण करता है और देवगतिको प्राप्त होता है। (देशविरत और प्रमत्तविरत गुणस्थानसे भी मरतेसमय चौथे गुणस्थानमें आजाता है )।

पहले मिध्यात्व गुणस्थानमें मरा हुआ जीव चारी गतियोंमें जाता है; परन्तु देवगतिमें नवप्रैवेथिक तक ही जाता है । दूसरे गुणस्थानमें मरकर नरक को छोड़कर शेष तीन गतियोंमें अर्थात् तिर्थच मनुष्य और देवगितमें जाता है । चैथि गुणस्थानमें मरण करके जीव, पूर्वमें

<sup>9</sup> इसमें इतनी विशेषता है कि सम्यक्तवकी उत्पत्तिसे पहले यदि नरकांयुका बन्ध हो चुका है फिर सम्यक्त्वसहित ही मरण हो, तो पहले नरकतक ही जाता है-आगेके नरकोंमें नहीं ज ता है । इसके सिवाय यदि पहले निर्यचगतिका बंध किया हो, और पीछे सम्यक्त ग्रहण करके मरे, तो उत्तम भोगभूमिका तिर्घच होवे। त्तथा मिथ्यात्व गुणस्थानमें देवगतिका बन्ध किया हो, पीछे सम्यक्त प्रहण कर मरे, तो स्वर्गमें ही उपजे-पातालवासी. ज्योतिषी, और व्यन्तरोंमें उत्पन्न न होवे । यदि सम्यक्त ग्रहण करनेके पहले किसी आयुका बंध न किया हो, तो वह मरकर बड़ा देव हो-अन्यगतिमें न जाय और सोभी दड़ी ऋदिका धारक हो ।

अर्थात मिथ्यात्व अवस्थामें चारों आयुओं मेंसे जिस आयुका बंध किया हो, उसीको प्राप्त होता है । पांचवेंसे लेकर ज्यारहवें गुणस्थानतक सात गुणस्थानों में यदि जीव मरता है, तो नियमसे स्वर्ग जाता है।

जो चौदहर्वे गुणस्थानको छोड़कर एक समयमें जरा मरणसे रहित मोक्षपदको प्राप्त करते हैं, उनकी मैं बन्दना करता हूं।

नवमें गुणस्थानमें ३६ प्रकृतियोंका क्षय।

सवैया इकतीसा ।

प्रत्याखानी चारिओं अप्रत्याखानी चारि भेद, संजुलन तीनि नव नोकषाय जानिए। एकेंद्री विकलत्रै थावर आतप उदोत, सुच्छम औ साधारन जीवनिकौं मानिए ॥ निद्रानिद्रा प्रचलाप्रचला अरु थानगृद्धि, नींद तीनों महाखोटी कबहूं न ठानिए। नर्क पसु गति आनुपूरवी प्रकृति चारि, नोमें गुणथानकमें ए छतीस मानिए ॥८३॥ अर्थ-प्रत्याख्यानी चार अर्थात् प्रत्याख्यानी १ क्रोध, २ मान, ३ माया, ४ लोभ; अप्रत्याख्यानी चार अर्थात ५ अप्रत्याख्यानी क्रोध, ६ मान, ७ माया, ८ लोभ; संज्वलन तीन अशीत् ९ संज्वलन ऋोध, १० माया, ११ मान; नौ नोकषाय अर्थात १२ हास्य, १३ रति, १४ अरति, १५ शोक,

१६ मय, १७ जुगुप्सा, १८ स्तिवेद, १९ पुरुषवेद, २० नपुंसकवेद, २१ एकेन्द्रिय; विकलत्रय अर्थात् २२ दोइंद्रिय, २३ तेइंद्रिय, २४ चौइंद्री, २५ स्थावर, २६ आतप, २७ उद्योत, २८ सक्ष्म, २९ साधारण; तीनों निद्रा अर्थात् ३० निद्रानिद्रा, ३१ प्रचलाप्रचला, ३२ स्त्यानगृद्धि, ३३ नरकाति, ३४ पञ्चगति, ३५ नरकगत्यानुपूर्वी और ३६ तिर्यच गत्यानुपूर्वी इन ३६ प्रकृतियोंका नववें गुणस्थानमें क्षपक श्रेणीवाला मुनि सत्तासे नाश करता है।

जिनवाणीकी संख्या।

सोलह से चौंतीस किरोर लाख तेरासिय,
अठत्तरसे अठासी अच्छर ए लेखिए।
इक्यावन कोर आठ लाख सहस चौरासी,
छसे साढ़े इकईस ए सिलोक पेखिए।।
ताको पद इक जोर इकसो बारे किरोर,
तेरासी लाख सहस अट्ठावन देखिए।
पंच पद एते सब द्वादसांग जिनवानी,
बंदें मन लाय भेदग्यानकों विसेखिए।।८४।।
अर्थ-इस पद्यमें द्वादशांगरूप जिनवाणीके अक्षरों, श्लोकों
और पदोंकी गिनती बतलाई है। केवली भगवानके द्वारा
जो वाणी खिरी थी और गणधरदेवने जिसे धारण करके

गूंथी थी, उसीको जिनवाणी कहते हैं । उसमें १६३४८३०७८८८ अक्षर हैं। ५१०८८४६२१३ स्रोक हैं और उसके
पंद एकत्र किये जावें, तो वे ११२८३५८००५ होते हैं।
इन सब पदोंकी समूहरूप जिनवाणीकी जी लगाकर बन्दना
करनेसे भेदज्ञानकी दृद्धि होती है।

चौदह गुणस्थानोंमें कर्मोंका आस्रव। पहलें पांचों मिथ्यात दुजें अनंतानुबंधी, ग्यारे अविरत प्रत्याख्यानी पांचें गहे। वैक्रियक औ अप्रत्याख्यानी त्रसबध चौथैं, आहारक छट्टें षट हास्य आठलें लहे ॥ तीनि वेद तीनि संजुलन नवें लोभ दसें. असत उभै वचन मन बारहैं कहे। सत अनुभय वच मन औदारिक तेरैं. मिस्र कारमान चारगुनथानें सरदहे ॥८५॥ अर्थ-पहिले गुणस्थानतक एकान्त, विनय, विपरीत, संशय और अज्ञान इन पांच मिध्यात्वोंसे आस्रव होता है-आगे इनका आस्रव नहीं होता । दूसरे गुणस्थानतक अनन्तानुबन्धी क्रोध मान माया और लोमसे आस्रव होता

९ उक्तं च —कोटी शतं द्वादशं चैव कोट्यो लक्षाण्यशीतिरव्यधिकानि चैव ।
 पश्चाशदृष्टी च सहस्रसंख्यमेतच्छृतं पश्चपदं नमामि ॥

है। पांचवें गुणस्थानतक ग्यारह अविरतोंसे (पांच इंद्रिय छट्टे: मनकी स्वच्छन्दता और पांच थावरोंकी विराधनासे ) और प्रत्याख्यानी कोध मान माया लोभ इन चारसे; इस तरह पन्द्रहोंसे आस्रव होता है । चौथे गुणस्थानतक वैक्रियिक, वैकियिक मिश्र, अप्रत्याख्यानी क्रोध, मान, माया, लोम, और त्रसवध इन सातोंसे; छहे गुणस्थानमें आहारक और आहारक मिश्र इन दोसे; आठवेंतक हास्यादि छहसे अशीत हास्य, रति, अरति, शोक, भय, और जुगुप्सासे; नववेंतक स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद ये तीन वेद और संज्वलन क्रोध मान माया ये तीन संज्वलन कषाय इस तरह छहसे; दश्वेतक लोभसे, बारहवेंतक असत् वचन, उभय वचन, असत् मन, उभय मन इन चार योगोंसे और तेरहवेंमें सत् वचन, अनुभय वचन, सत् मन, अनुभय मन ये चार मन-वचनयोग और औदारिक, औदारिक मिश्र और कार्माण इन सातोंसे आस्रव होता है।

औदारिक मिश्र योग और कार्माणयोग चार गुणस्थानोंमें अर्थात् पहले, दूसरे, चौथे और तेरहवें गुणस्थानोंमें होते हैं।

चौदह गुणस्थानोंमें चारों आयुओंका बंध और उदय ।

नरक आव पहलें बँधे उदय चौथे लों, पसू आव दूजें बंध उदे पांचमें कही। नर आव चौथे लग बंध उदे चौदहलों, सुर आव सातें बंध उदे चारिमें लही।

नर पसुजीव नर्क पसु नर आव बंध, चौथेतें आगें चढ़िवेकों न सकति गही। चारों आव तीजे गुनथानकमें वंध नाहिं, आव नास भए सिद्ध तिनकों बंदेों सही ॥८६॥ अर्थ-नरक आयुका बंध पहले मिथ्यात्व गुणस्थानमें होता है और उदय चौथे गुणस्थानतक होता है । पशुआयु या तिर्यचायुका बंध दूसरे गुणस्थान तक अर्थात् पहिले और दूसरे गुणस्थानमें होता है और उदय पांचवें गुणस्थान तक होता है। मनुष्यायुका बंध चौथे गुणस्थानतक होता है और उदय चौदहर्वे तक रहता है । देवायुका बंध सातवें गुणस्थानतक होता है और उदय चौथे तक रहता है । किसी मनुष्य या पशु जीवने नरक पशु या मनुष्यकी आयु बांध ली हो, तो वह चौथे गुणस्थानसे आगे नहीं बढ़ सकता है-उसके परिणामोंकी इतनी बढ़नेकी शक्ति नहीं हो सकती है। उपर्युक्त चारों आयुओंका बंध तीसरे मिश्र गुण-स्थानमें नहीं हो सकता है, ऐसा नियम है । जो महात्मा इन चारों आयुओंका नाश करके सिद्ध पदको प्राप्त हो गये

आठ स्थानोंमें निगोद नहीं, चार स्थानोंमें सासादन जीव नहीं जाते, आदि कथन ।

हैं. उनकी मैं बन्दना करता हूं।

भूमि नीर आगि पौन केवली औ आहारक,

९ जिस मुनिने देवगितका बंध कर लिया हो, वह आगे ग्यारहवें गुणस्थान तक चढ़ सकता है; परन्तु देवगितका बंध सातवें गुणस्थानतक ही होता है।

नर्क सुर्ग आठमें निगोद नाहिं गाइए। सुच्छम नरक तेज वायुमें न सासादन, भौनत्रिक पसुमें न तीर्थंकर पाइए ॥ सब ही सूच्छम अंग कहे हैं कपोत रंग. कारमान देहकौ सुपेद रूप भाइए। विपुल मनपर्जें औं पर्म औधि सर्व औधि, ठीक लहें मोख तातें इन्हें सीस नाइए।।८७॥ अर्थ-पृथ्वीकाय, जलकाय, अग्निकाय, पवनकाय, केवली भगवानका परमौदारिक शरीर, छट्टे गुणस्थानवर्ती म्रुनिके प्रगट हुआ आहारक श्वरीर, नारकी जीवोंके शरीर और देवोंके शरीर इन आठ स्थानोंमें, निगोद जीव नहीं होते हैं। स्रक्ष्म जीवोंमें अर्थात् पृथ्वीकाय, जलकाय, नित्य-निगोद और इतर निगोदके जीवोंमें, सातों नरकोंके जीवोंमें, अग्निकायके सक्ष्म बादर जीवोंमें और पवनकायके सक्ष्म बाद्र जीवोंमें-इस तरह इन चार स्थानोंके जीवोंमें सासादन गुणस्थान नहीं होता है। अर्थात् जीव सासादन गुणस्थान्के परिणामोंको वहांतक नहीं ले जासकता है। भवनात्रिक अर्थात् भवनवासी देव, व्युक्तर देव और ज्योतिषी देव, तथा भोग-भूमिया और कर्मभूमिया पशु इनमें तीर्थंकरकी सत्ता सिहत जीव नहीं जाता है। अथीत् तीर्थंकर नामकर्मका बंध जिसको हुआ हो, वह जीव भवनवासीदेव आदिमें जन्म

नहीं लेता है । सक्ष्म जीव जो कि छह प्रकारके हैं, उनका रंग कापोत अर्थात् कष्तर सरीखा होता है । विग्रहगितमें जो कामीण शरीर होता है, उसका रंग सफेद समझना चाहिये। विप्रलमनः पर्यय ज्ञान, परमाविध ज्ञान और सर्वाविध ज्ञानके धारक मुनि निश्रयपूर्वक मोक्षको पाते हैं—वे तक्षवमोक्षगामी होते हैं, इसलिये मैं उन्हें नमस्कार करता हूं।

सात नरकों और सोलह स्वर्गीका आवागमन ।

साततें निकसि पसु, छट्टे नर व्रत नाहिं, पांचें महाव्रत चौथेसेती मोख सार है। तीजे दूजे पहलेतें आय जिनराय होय, भौनत्रिक सुरग दोय एकेंद्री धार है।। बारहवें स्वर्गसेती पंचइंद्री पसु होय, ऊपरकों आयो एक नरको औतार है। दक्खेंद्र सुधर्मरानी लोकपाल लोकांतिक, सर्वारथसिद्धि मोख लहै, नमोकार है।। ८८।।

अर्थ-सातवें नरकसे निकलकर जीव ऋर पंचेन्द्रिय
पशु होता है-मनुष्य नहीं होता है। छट्टे नरकसे निकलकर
जीव मनुष्य तो हो जाता है; परन्तु महाव्रत धारण नहीं
कर सकता है। पांचवेंसे निकलकर मनुष्य होता है और
महाव्रत भी धारण कर सकता है; परन्तु समस्त कमींका
क्षयकर ग्रुक्त नहीं हो सकता है। चौथे नरकसे निकलकर

मनुष्य होकर, महावत धारण करके मोक्षको भी प्राप्त कर सकता है; पर तीर्थकर नहीं हो सकता । तीसरे, दूसरे और पहले नरकसे निकलकर अचिन्त्य विभूतिका धारक तीर्थकर भी हो सकता है । भवनत्रिक देव (भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी ) और सौधर्म, ईशान खर्गीके देव मरकर एकेंद्री पर्यायमें भी जन्म ले सकते हैं; - परन्तु एकेंद्रीमें अग्निकाय, वायुकाय सूक्ष्म और साधारण जीव नहीं हो सकते हैं-वादर पृथ्वीकाय, जलकाय, वनस्पतिकाय हो सकते हैं । तीसरे . सनत्क्कमार स्वर्गसे बारहवें सहस्रार स्वर्गतकके देव पंचेंद्री पशु हो सकते हैं-एकेंद्रियादि नहीं हो सकते और बारहवें स्वर्गसे ऊपरके देव एक मनुष्यशरीरमें ही अवतार लेते हैं-अन्य गीतयोंमें नहीं जाते । स्वर्गोंके आठ युगल हैं और उनमें बारह इंद्र हैं । इन बारह इंद्रोंमें छह उत्तरके हैं और छह दक्षिणके हैं । दक्षिणके छह इंद्र, सौधर्म स्वर्गकी इंद्राणी, सौधर्म स्वर्गके चारों लोकपाल ( सोम, यम, वरुण, कुबेर ), लौकान्तिक देव और सर्वार्थिसिद्धि स्वर्गके सब अहमिन्द्र ये केवल एक ही भव धारण करके मुक्त हो जाते हैं, इसलिये उन सबको मेरा नमस्कार है।

कषायोंके दृष्टान्त और उनके फल । पाहनकी रेख, थंभ पाथरकी, बाँसविड़ा,

<sup>9</sup> नरकका निकला हुआ जीव सीधा स्वर्गमें जन्म नहीं ले सकता और स्वर्गसे न्युत हुआ सीधा नरकमें नहीं जासकता है, ऐसा नियम है । स्त्री मरण करके छट्टे नरकतक जा सकती है, सातवें नरकमें नहीं जा सकती ।

कृमिरंग सम, चारों नर्कमाहिं ले घरें। हललीक हाड़थंभ मेषसींग गाड़ीमल, कोध मान माया लोभ तिरजंचमें परें॥ रथलीक काठथंभ गोमूत देहमैलसे, कषाय भरे जीव मानुषमें अवतरें। जलरेखा वेतदंड खुरपा हलदरंग, चानत ए चारि भाव सुर्गरिद्धिकों करें॥८९॥

अर्थ-क्रोध, मान, माया और लोभ इन चार कषायों के परिणामों की तीव्रता मन्दता के अनुसार १६ भेद होते हैं। उन सबके कमसे दृष्टान्त तथा फल कहते हैं:—अनन्ता-नुबन्धी क्रोध पत्थरकी लकीर के समान अनन्त काल तक ठहरता है—बहुत ही कठिनाईसे नष्ट होता है। अनन्ता-नुबन्धी मान पाषाण के खंभके समान अनन्त काल तक सीधा ज्यों का त्यों बना रहता है—सहज ही नहीं नबता है। अनन्तानुबन्धी माया बांस के भिड़े के समान बहुत ही देदी मेढ़ी रहती है—और अनन्तानुबंधी लोभ कृमिरंग अर्थात् लाख के रंगके समान बहुत ही पका होता है—अनन्तकालतक बना रहता है—शीघ नहीं धुलता। ये चारों कषाय सम्यक्त्वको नहीं होने देते हैं और जीवको नरक गतिमें ले जाते हैं। अप्रत्याख्यानी क्रोध खेत जोतनेसे जैसी हलकी लकीर बन जाती है, उसके समान छह महीना तक रहता है।

अप्रत्याख्यानी मान हड्डीके स्तंभके समान है-नब सकता है; परन्तु मुक्किलसे । अप्रत्याख्यानी माया, जिसतरह मेंढेके सींग साधारण टेदे और लड़नेमें धिसधिसकर कम होते हैं उसी तरह टेढ़ी और धीरे घीरे कम होती है। अप्रत्याख्यानी लोभ गाडीके ऑगनके रंग समान है-कठिनाईसे छूट सकता है। ये चार कषाय सम्यक्त्व घात तो नहीं करते हैं, परन्तु व्रत अणुमात्र भी ग्रहण नहीं करने देते हैं और जीवको तिर्यच गतिमें ले जाते हैं । प्रत्याख्यानी क्रोध गाड़ीके चकेकी लकीरके समान होता है-अधिक समय तक नहीं ठहरता है । प्रत्याख्यानी मान लकड़ीके स्तंभके समान होता है-प्रयत्न करनेसे नब सकता है । प्रत्याख्यानी माया गोमुत्रके समान कम टिड़ाई लिये होती है । प्रत्याख्यानी लोम शरीरके ऊपर जो मैल लग जाता है, उसके समान होता है-शीघ्र छूट जाता है। ये चारों कषाय महात्रत धारण नहीं करने देते हैं और इन कषायोंसे भरे हुए जीव पायः मुनुष्य गतिमें जन्म पाते हैं । ये प्रत्याख्यानी कषाय एक बारके उत्पन्न हुए अधिकसे अधिक १५ दिनतक रहते हैं। संज्वलन कोघ पानीकी लकीरके समान है—तत्काल ही नष्ट हो जाता है । संज्वलन मान बेतकी छड़ीके समान है, जो थोड़ेसे प्रयत्नसे ही लच जाती है । संज्वलन माया खुरपाके समान है-उसमें थोड़ीसी ही टिढ़ाई रहती है और सज्वलन लोभ हलदीके रंग समान है-बहुत सुगमतासे मिट जाता है। प्रन्थकर्ता द्यानतराय कहते हैं कि ये चार कषायभाव

स्वर्गऋद्भिके करनेवाले हैं; परन्तु इनके होते हुए यथाख्यात चारित्र नहीं हो सकता है।

चौदह गुणस्थानीमें चौतीस भावीकी खुच्छिति।
पहलें मिथ्या अभव्व दूसरें विभंग तीनि,
लेखा तीनि अव्रत नरक देव चारमें।
पसु पांचें लेस्या दोय सातें लोभ दसें लग,
क्रोध मान माया तीनि वेद नौ विचारमें॥
सेत तेरें नर भव्व जीवत असिद्ध चौदें,
पंचलब्ध अग्यान चछ अचछ बारमें।
चौतीसों भाव कहे चौदह गुनथानकमें,
वे (?) उनीस बारहमें में हों अविकारमें॥ ९०॥

अर्थ-पहले मिध्यात्व गुणस्थानतक मिध्यात्व भाव और अभन्य भाव ये दो भाव, दूसरे गुणस्थान तक कुमति कुश्रुत और कुअवधि ये तीन विभंग भाव (क्षायोपश्मिक), चौथे गुणस्थान तक कृष्ण, नील और कापोत ये तीन लेक्या तथा अवत (असंयम) नरकगित और देवगित इस प्रकार छह भाव, पांचवें गुणस्थानतक पशु अर्थात् तिर्यचगित यह एक, सातवें तक पीतलेक्या और पम्रलेक्या ये दो भाव, नववें तक कोध मान माया और पुरुषवेद स्त्रीवेद नपुंसकवेद ये तीन वेद इस तरह छह भाव, दशवें तक सक्ष्म लोभ यह एक, बारहवें तक पांच लिब्धयां (दान, लाभ, भोग, उप-

भोग, वीर्य ), अज्ञान, चक्षुदर्शन और अचक्षुदर्शन ये आठ भाव, तेरहवें तक ग्रुक्त लेक्या यह एक और चौदहवें तक मनुष्यगति, भन्यत्व, जीवत्व और असिद्धत्व ये चार भाव होते हैं । इस तरह ये ३४ भाव क्रमसे चौदह गुणस्थानोंमें वतलाये अर्थात यह बतलाया कि किन किन गुणस्थानोंमें किन किन भावोंकी व्युच्छित्ति होती है ? जिस गुणस्थानमें जिस भावकी व्युन्छित्ति कही हो, उस गुणस्थानसे ऊपर वह भाव नहीं रह सकता । इस लिये यहांपर जिस गुण-स्थान तक जो भाव कहा हो वह भाव उससे पूर्वके गुण-स्थानोंमें तो यथासंभव मिल सकता है: परंतु उसके ऊपरके गुणस्थानमें वह भाव सर्वथा नहीं रह सकता । इनके सिवा १९ भाव बारह गुणस्थानोंमें बतलाये हैं । (देखो आगेका सवैया ) में इन सब भावोंसे जुदा विकाररहित हूं । क्योंकि, कर्मरूप परवस्तुके योगसे ये सब विकार उपजते हैं । ब्रुद्ध आत्मामें इन भावोंकी कल्पना नहीं है।

बारह गुणस्थानीं व कीस भाव।
उपसम चौथें ग्यारें वेदक है चौथें सातें,
छायक है चौथें चौदें, देशव्रत पांचमें।
ग्यान तीनि तीजें बारें, मनपर्जें छट्ठें बारें,
चारित सराग छट्ठें दसें कह्या सांचमें॥
औधि तीजें बारें, उपसम चारित ग्यारें ही,
छायक चारित बारें चौदें कर्म वाचमें।

# पंचलब्धि छायक दरस ग्यान तेरैं चौंदैं, नमों भाव उनईस छूटों नर्क आंचमें ॥९१॥

अर्थ-उपश्चम सम्यक्त्व चौथे गुणस्थानसे लेकर ग्यारहवें गुणस्थान तक होता है । वेदक सम्यक्त्व चौथेसे सातवें गुणस्थानतक होता है और क्षायिक सम्यक्त्व चौथेसे चौद-हवें तक पाया जाता है । देशत्रत भाव पांचवें ही गुण-स्थानमें होता है । मति, श्रुत और अवधि ये तीन ज्ञान तीसरे गुणस्थानसे लेकर बारहवें तक, मनःपर्जय ज्ञान छहेसे बारहवें तक और सराग चारित्र छटेसे दशवें तक कहा है। अवधि दुर्शन तीसरेसे बारहवें तक होता है। उपशम चारित्र एक ग्यारहवें गुणस्थानमें ही होता है । क्षायिक चारित्र बारहवेंसे लेकर चौदहवें गुणस्थानतक पाया जाता है। पांच लिब्ध, क्षायिक दर्शन (केवल दर्शन) और केवल ज्ञान ये ७ भाव तेरहवें चौदहवें गुणस्थानमें होते हैं । इस तरह (पहिले दूसरेको छोड़कर) बारह गुणस्थानोंमें १९ भाव होते हैं । इन भावोंको मैं नमस्कार करता हूं, जिससे में नरकोंकी आंचसे छूट जाऊं-बच जाऊं। यदि पहले आयुबंध न हुआ हो, तो इन भावोंके होनेपर फिर नरकादिके दुःख नहीं सहना पड़ते हैं।

ये १९ भाव घाति कर्मोंका क्षयोपश्रमादि होनेसे ही होते हैं। इनके कहनेमें व्युच्छिति होनेका या दिखानेका वक्ताका अभिपाय नहीं है।

पहले जो ३४ भाव कहे हैं उनमें कुछकी उत्पत्ति तो कर्मीदयसे, कुछकी क्षयोपश्चमादिसे तथा कुछकी स्वामाविक होती है अर्थात् उनमें कर्मकी क्षयोपश्चमादि किसी अवस्था विशेषकी आवश्यकता नहीं पड़ती और उनका वर्णन ऊपर ऊपरके गुणस्थानोंमें उनकी न्युच्छित्ति दिखानेके लिये किया गया है । दोनों जगह इन भावोंके जुदा जुदा कहनेका यही प्रयोजन है।

चौदह गुणस्थानोंमें त्रेपन भाव। कवित्त (३१ मात्रा)।

चौतिस बत्तिस तेतिस छत्तिस, इकतिस इकतिस इकतिस मान । अट्ठाइस अट्ठाइस बाइस, बाइस बीस बारमें थान ॥ चौथे तेरे अंतिम थानक, पंच भाव सिद्धाले जान । सम्यक ग्यान दरस बल जीवत, निहचैसों तू आप पिछान ॥ ९२ ॥

निहचसा तू आप पिछान ॥ ९२ ॥ अर्थ-जीवोंके जो ५३ माव हैं, वे चौदह गुणस्थानोंमें कमसे इस प्रकार होते हैं: पहले गुणस्थानमें ३४, दूसरेमें ३२, तीसरेमें ३३, चौथेमें ३६, पांचवेंमें ३१, छहेमें ३१, सातवेंमें ३१, आठवेंमें २८, नववेंमें २८, द्शवेंमें २२, ग्यारहवेंमें २२, बारहवेंमें २०, तेरहवेंमें १४ और चौदहवेंमें

१३ । सिद्धालयमें पांच भाव होते हैं—सम्यक्त्य, ज्ञान, दर्शन, बल और जीवत्व । हे आत्मन्, निश्चयसे तू आपको सिद्धके समान समझ।

अब यहां यह बतलाया जाता है कि त्रेपन माव कौन कौन हैं:—भावोंके मूलभेद ५ हैं—ओपशमिक, क्षायिक, मिश्र, औदियिक और पारिणामिक । औपशमिकके दो भेद हैं—उपशम सम्यक्त्व और उपशम चारित्र । क्षायिकके नव भेद हैं—क्षायिक सम्यक्त्व, क्षायिक ज्ञान, क्षायिक दर्शन, क्षायिक चारित्र, क्षायिक दान—लाम—भोग—उपभोग, वीर्य । क्षायोपशमिक या मिश्रके १८ भेद हैं—मित, श्रुत, अविध, मनःपर्यय, कुमित, कुश्रुत, कुअविध, चक्षु दर्शन, अचिस्र क्षायोपशमिक दान—लाम—भोग—उपभोग—वीर्य (क्षायोपशमिक लिब्ध), क्षायोपशमिक सम्यक्त्व, क्षायोपशमिक चारित्र, और संयमासंयम । औदिधिकके २१ भेद हैं:—४ गित, ४ कषाय, ३ लिंग, मिथ्यादर्शन, अज्ञान, असंयत, असिद्धत्व और ६ लेड्या । पारिणामिकके तीन भेद हैं—जीवत्व, भन्यत्व, और अभन्यत्व ।

चारों गतियोंमें आस्त्रवद्वार । सवैया इकतीसा ।

वैक्रियक दोय विना नर पचपन द्वार, आहारक दोय विना त्रेपन तिर्जंच है। औदारिक दोय दोय आहारक षंढवेद, पांच बिना देवनिकै वावनको संच है।। आहारक दोय दोय औदारिक नारि नर, छहों बिना इक्यावन नर्कमें प्रपंच है। चारों गतिमाहिं ऐसें आस्रव सरूप जान, नमों सिद्ध भगवान जहां नाहिं रंच है।।९३॥

अर्थ-मनुष्यगितमें वैकियिक और वैकियिक मिश्र इन दोको छोड़कर शेष ५५ आस्रवद्वार सामान्यतासे हैं। तिर्थ-चगितमें आहारक और आहारक मिश्र इन दोको (५५ मेंसे) छोड़कर ५३ आस्रवद्वार हैं। देवगितमें औदारिक, औदारिक मिश्र, आहारक, आहारक मिश्र, और नपुंसकवेद इन पांचको छोड़कर (५७ मेंसे) ५२ आस्रवद्वार हैं। नरक गितमें आहारक, आहारकिमिश्र, औदारिक, औदारिक मिश्र, स्त्रीवेद और पुरुषवेद इन छहको छोड़कर ५१ आस्रव-द्वार हैं। इस तरह चारों गितयोंमें आस्रव द्वारोंका स्वरूप जानना चाहिये। उन सिद्धभगवानको नमस्कार है, जिनके कर्मोंका आस्रव रंच मात्र भी नहीं होता है।

चारों गतियोंमें त्रेपन भाव।

सासतौ सुभाव पंचभाव सिद्ध वंदत हों, तीनों गति बिना नरके पचास दीस हैं। छायकके आठ समिकत बिना मनपर्जें, चारित दो ग्यारे बिन पसु उन्तालीस हैं॥ सुभलेस्या तीनि नरनारिवेद देसव्रत, एते छहों भाव विना नारक तेतीस हैं। हीन तीन लेस्या पंढवेद चारि भाव नाहिं, सुभलेस्या नरनारि सुरकें चौतीस हैं॥९४॥

अर्थ-क्षायिकदर्शन, क्षायिकज्ञान, क्षायिकसम्यक्त्व, अनन्तबल और जीवत्व ये पांच भाव सिद्ध भगवानके शास्वत स्वभाव हैं । अर्थात् उनके ये पांच भाव सदा अविनाशी हैं । ऐसे सिद्धोंकी मैं बन्दना करता हूं । नरक-गित, तिर्यचगित, और देवगित इन तीनऔदियक भावोंके विना बाकी ५० भाव मनुष्यगतिमें सामान्यतासे हैं । क्षायिकभाव ९ हैं, उनमेंसे सम्यक्त्वको छोड्कर ८ भाव, मनःपर्ययज्ञान, और दो चारित्र अर्थात उपशम चारित्र और क्षयोपश्चमिक चारित्र इस तरह ११ भावोंको छोड़कर ( त्रेयनमेंसे नरक, देव और मनुष्य इन तीनके छोड़नेसे बाकी रहे जो ५० भाव उनमेंसे ) बाकी ३९ भाव तिर्यच-गतिमें होते हैं। पीत, पद्म, शुक्ल ये तीन शुभलेक्या, और पुरुषवेद, स्त्रीवेद, देशवत इस तरह छह भावोंको छोड़कर ( ३९ मेंसे ) बाकी ३३ भाव नरक गतिमें होते हैं । कृष्ण, नील, कापोत ये तीन हीन लेक्या अर्थात अञ्चम-लेक्या और नपुंसकवेद ये चार भाव ( ३३ मेंसे ) देवगतिमें

<sup>(</sup>१) तिर्यच गतिमें ३९ भाव दिस्राते समय जिस तरह नरकृगिनको कम्म किया है उसी तरह यहांपर नरकगितिके भाव दिस्रहाते समय तिर्यच गति घटानी चाहिये। बाकी १३ भाव उपर्युक्त ही कम होते हैं। इस तरह उक्त ३९ मेंसे ६ भाव घटाकर ३३ भाव रक्से गये हैं।

नहीं होते हैं और पीत, पद्म, ग्रुक्ल लेक्या ( ग्रुभलेक्या ), पुरुषवेद, स्त्रीवेद ये पांच विशेष होते हैं । इस तरहः २१-४+५=३४ भाव देवगतिमें सामान्यतासे हैं।

> छहों लेश्यावालोंके मिथ्यात्वगुणस्थानमें कौन कौन कर्मीका बन्ध होता है ?

विकलत्रे सुच्छम साधारन अपर्जापत, नरकगित आनुपूर्वी नरक आव हैं। मिथ्यामाहिं लेस्या तीनि बांधे इकसो सतरे, नव बिना पीतके अठोत्तरसो भाव हैं॥ एकेंद्री थावर औ आतप इन तीनि बिना, पदम एकसो पांच बंधको उपाव हैं। पस्रगित आव आनुपूरवी उदोत चारि बिना, सुकल सो एक बांधें पुन चाव हैं॥९५॥

अर्थ-मिध्यात्व गुणस्थानमें कृष्ण नील और कापोत इन तीन लेक्यावाले जीव ११७ प्रकृतियोंका बन्ध करते हैं ( देखो ६० वें पद्यकी टीका ) । इनमेंसे विकलत्रय (दोइंद्रिय, तेइंद्रिय, चौइंद्रिय), सक्ष्म, साधारण, अपर्याप्त, नरक गति, नरकगत्यानुपूर्वी और नरक आयु इन ९ प्रकृतियोंको छोड़कर बाकी १०८ प्रकृतियोंका बन्ध पीत लेक्यावाले करते हैं । एकेन्द्रिय, स्थावर और आतप इन तीनको छोड़कर (१०८ मेंसे) १०५ प्रकृतियोंका बंध पद्मलेक्यावाले जीव करते हैं आर तिर्यंच गति, तिर्यंच आयु, तिर्यंच आनुपूर्वी, और उद्योत इन चारको छोड़कर ( १०५ मेंसे ) १०१ प्रकृतियोंका बंध ग्रुक्कलेक्यावाले जीव करते हैं ।

साधारणतः मिथ्यात्वगुणस्थानमें ११७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है; परन्तु लेक्याके सम्बन्धसे यह विशेषता होती है। अर्थात् पीतपद्मशुक्रलेक्यावाले जीवोंके ११७ से कम अकृतियोंका बन्ध होता है।

चै।रासी लाख योनियां।

सात लाख पृथ्वीकाय सात लाख अपकाय, सात लाख तेजकाय सात लाख वात है। सात लाख नित्य औं इतर सात साधारन, दस लाख परतेक इकइंद्री गात है।। वे ते चव इंद्री दो दो मानुष चौदह लाख, नर्क स्वर्ग पसु चारि चारि लाख जात है। चवरासी लाख जात मो ऊपर छिमा करौ, हमहूनें छिमा करी वैर किए घात है ॥९६॥ अर्थ-पृथ्वीकाय, जलकाय, अग्निकाय, वायुकाय, नित्य िनगोद और इतर निगोद ( साधारण ) जीवोंकी सात सात लाख प्रकारकी जातियां या योनियां हैं । तथा प्रत्येक वन-स्पति जीवोंकी दश लाख जातियां हैं । इस तरह एकेन्द्री जीवोंकी ५२ लाख जातियां हैं । दोइंद्रिय, तेइंद्रिय और

चौइंद्रिय जीवोंकी दो दो लाख, मनुष्योंकी चौदह लाख, और नारिकयों, देवों तथा पशुओंकी चार चार लाख जातियां हैं। इस तरह सब ५२+६+१४+१२=८४ लाख जातिके जीव मुझपर क्षमा करें। मैं भी उनपर क्षमा माव रखता हूं। क्योंकि क्षमाका विरुद्ध भाव जो वैर है, उसके करनेसे घात होता है—भव भवमें दुःख सहना पड़ते हैं। वे बेसठ कर्भमकृतियां कि जिनका नाश होनेपर केवलज्ञान होता है।

नर्क एसू गांत आनुपूरवी प्रकृति चारि,
पंचेद्रिय बिना चारि आतप उदोत हैं।
साधारन सूच्छम औ थावर प्रकृति तेरै,
नर आव विना तीनि मिलि सोलै होत हैं।।
सैंतालीस घातियाकी त्रेसिठ प्रकृति सब,
नासि भए तीर्थंकर ग्यानमई जोत हैं।
देवनके देव अरहंत हैं परम पूजि,
तिनहीको विंव पूजि होहिं ऊंच गोत हैं।।९७।।
अर्थ-१ नरक गित, २ तिर्थंच गिति, ३ नरकगत्यानुपूर्वी, ४ तिर्थंचगत्यानुपूर्वी, पंचेन्द्रियको छोड़कर शेष चार
इंद्रियां अर्थात् ५ एकेन्द्री, ६ दोइंद्रिय, ७ तेइंद्रिय, ८ चौ-

पूर्वी, ४ तिर्येचगत्यानुपूर्वी, पंचेन्द्रियको छोड़कर शेष चार इंद्रियां अर्थात् ५ एकेन्द्री, ६ दोइंद्रिय, ७ तेइंद्रिय, ८ चौ-इंद्रिय, ९ आतप, १० उद्योत, ११ साधारण, १२ स्रक्ष्म और १३ स्थावर इन तेरहमें नर आयुको छोड़कर शेष तीन आयु मिलानेसे अर्थात् नरक आयु, तिर्यचायु और देव आयु जोड़नेसे १६ प्रकृतियां अघातिया कर्मोंकी होती हैं । इनमें घातिया कर्मोंकी ४७ प्रकृतियां (५ ज्ञानावरणी, ९ दर्शनावरणी, २८ मोहनी, ५ अन्तराय) मिलानेसे ६३ प्रकृतियां होती हैं । इन सबका नाश करके तीर्थंकर केवलज्ञानमय ज्योतिके धारण करनेवाले हुए हैं । ये ही तीर्थंकर भगवान देवोंके देव अरहंत और परम पूज्य हैं । इनकी प्रतिमाका पूजन करनेसे उच्च गोत्रका बन्ध होता है । अर्थात् प्रतिष्ठित कुलोंमें जन्म मिलता है।

चारों गतियोंमं कीन कीन और कितनी कितनी प्रकृतियोंका बन्ध होता है ?

औदारिक दोय आहारक दोय नर्क देव,
गित आव आनुपूरवी दसों बखानी हैं।
विकलन्ने सृच्छम साधारन अपर्जापत,
सोले बिन सत चार देवकें प्रवानी हैं।।
एकेंद्री थावर आतप तीन प्रकृति विना,
नर्क एक सत एक बंधजोग जानी हैं।
तीर्थंकर आहारक बिना पसू सो सतरे,
नरकें बीसासो सब नासें सिवथानी हैं।।९८।।
अर्थ-आठ कर्मोंकी १२० प्रकृतियां बन्धयोग्य हैं।
इनमेंसे देवगितमें १ औदारिक, २ औदारिक अंगोपांग,
३ आहारक, ४ आहारक अंगोपांग, ५ नरक गित, ६ देव
गित, ७ नरकगत्यानुपूर्वी, ८ देवगत्यानुपूर्वी, ९ नरक

आयु, १० देवायु, ये दश और १ दो इंद्री, २ ते इंद्री, ३ चौ इंद्रिय, ४ सक्ष्म, ५ साधारण, ६ अपर्याप्त ये छह इस तरह १६ प्रकृतियोंको छोड़कर शेष १०४ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। नरकगितमें एकेंद्री, स्थावर और आताप इन तीनको छोड़कर (१०४ मेंसे) बाकी १०१ प्रकृतियोंका बन्ध होता है। तिर्यच गितमें तीर्थंकर और दोनों आहारक (आहारक, आहारक अंगोपांग) इन तीनको छोड़कर (१२० मेंसे) ११७ प्रकृतियोंका बन्ध होता है और मनुष्य गितमें सामा-न्यतः एकसी बीसों प्रकृतियोंका बन्ध होता है। इन सब प्रकृतियोंका नाश करनेसे जीव शिवस्थानी अर्थात् सिद्ध भगवान् हो जाते हैं।

समस्त जीवोंकी उत्कृष्ट आयु।

मृदु भूमि बारे खर भू बाईस जल सात, वात तीनि तरू कायकी दस हजार है। पंखीकी बहत्तरि सहस बियालीस सांप, आगि दिन तीनि दोइंद्री वरस बार है।। तेइंद्री दिन उनंचास चवइंद्री छैमास, सरीसृप पूरवांग नव आव धार है। मच्छ कोर पूरव मनुष्य पसू तीनि पल्य, सागर तेतीस देव नारकीकी सार है।।९९॥ अर्थ-मृदुभूमिकाधिककी अर्थात् गेरू, हरताल आदि कोमल पृथ्वीकायिक जीवोंकी उत्कृष्ट आयु १२ हजार वर्षकी है और खरभूकायकी अर्थात् रत्न पत्थर आदि, कठोर पृथ्वी-कायिक जीवोंकी २२ हजार वर्षकी है। जलकायिकजीवोंकी ७ हजार, वायुकायिककी ३ हजार, तरुकायिककी १० हजार, पिक्षयोंकी ७२ हजार, सर्पोंकी ४२ हजार वर्ष, अप्रिकायिककी ३ दिन, शंख आदि दोइंद्रिय जीवोंकी १२ वर्ष, बिच्छ्र आदि तेइंद्रिय जीवोंकी १२ वर्ष, बिच्छ्र आदि तेइंद्रिय जीवोंकी ६ महीना, सरीस्टप (पेटके बल सरकनेवाले) जीवोंकी ६ महीना, सरीस्टप (पेटके बल सरकनेवाले) जीवोंकी ९ पूर्वीग, मच्छकी (कमभूमियां मनुष्य और पशु-ओंकी भी) एक कोटिपूर्व, भोगभूमिया मनुष्यों तथा पशु-ओंकी तीन पत्य और देवों तथा नारिकयोंकी उत्कृष्ट आयु ३३ सागरकी है।

नक्षत्रोंके तारे और अक्वित्रमचैत्यालय।
पट पांच तीनि एक पट तीनि पट चारि,
दो दो पांच एक एक चौ पट तीनों गहें।
नव चौ चौ तीनि तीनि पांच एकसौ ग्यारह,
दोय दो बतीस पांच तीनि तारे ए लहे॥
कृतिकादि ठाइसके सब दोसै इकताली,
एक एकके ग्यारहसौ ग्यारे सरदह।
दोय लाख सतसठ हजार नवसै वानूं,
सबमैं चिताले प्रतिबंब वानीमें कहे॥ १००॥
अर्थ-कृत्तिकादि नक्षत्रोंकी संख्या २८ है और उनके

्सम्बन्धी तारोंकी संख्या २४१ है । फिर इन प्रत्येक तारोंके सम्बन्धी ग्यारह सौ ग्यारह ग्यारह तारे हैं । इस तरह सब मिलाकर २६७९९२ तारे हैं । इन सब तारोंमें जिनेन्द्रदेवके अकृत्रिम चैत्यालय हैं, ऐसा जिनवाणीमें कहा है। कौन कौन नक्षत्रोंके कितने कितने और कौन कौन तारे हैं, यह नीचे लिखे कोष्टकमें बतलाया हैं:—

## अहाईस नक्षत्रोंके तारे।

| १ कृ                       | त्तिका         | ξ     | १५ | अनुराधा         | Ę             |
|----------------------------|----------------|-------|----|-----------------|---------------|
| _                          | ाहिणी          | ષ     | १६ | ज्येष्ठा        | ર             |
|                            | ग              | 3     | १७ | मूल             | <b>ર</b>      |
| ४ अ                        | गद्री          | 8     | १८ |                 | 8             |
| <b>५</b> प्र               | नर्वस          |       | १९ | उत्तराषाढ       | 8             |
| ं५ पुर<br>ं६ पुर           | <sup>ऽ</sup> य | w m w | २० | अभिजित          | <b>સ</b><br>સ |
| ও স্ত                      | श्लेषा         | ξ     | २१ | श्रवण -         | ३             |
| ८ म                        |                | 8     | २२ | धनिष्ठा         | ષ             |
| ९ पूव                      | ាំ             | २     | २३ | शततारिका        | \$ 8,8        |
| १० उ                       | त्तरा          | 2     | २४ | पूर्वा भाद्रपदा | २             |
| ११ हां                     | स्ति           | 4     | २५ | उत्तरा भाद्रपदा | २             |
| १२ चि                      |                | 8     | २६ | रेवती           | ३२            |
| २३ स्व                     |                | 8     | २७ | अश्विनी         | ५             |
| ₹४ विः                     |                | 8     |    | भरणी            | ३             |
| अद्वाईसों नक्षत्रोंके तारे |                |       |    |                 | . 288         |

अद्वाईसों नक्षत्रोंके तारे प्रत्यक तारेके तारे सम्पूर्ण तार २४१×१११२=२६७९९२

ं१११२

ৰত হাত १০

जिनवाणीके सात भंग।

दर्व खेत काल भाव अपने चतुष्टै अस्त, परके चतुष्टेसें न नासत दरब हैं। आपसें है परसें न एक समें अस्तनास, ज्योंके त्यों न कहे जाहिं अस्त अवतव हैं।। अस्त कहें नासका अभाव अस्त अवतव, नास्त कहें अस्त नाहिं नास अवतव हैं। एकठे कहे न जाहिं अस्तनासअवतव, स्यादवादसेती सात भंग सधें सब हैं।।१०१।।

अर्थ-प्रत्येक द्रच्य अपने द्रच्य क्षेत्र काल भावरूप चतु-ष्ट्रयसे अस्तिरूप है, इसलिये उसे स्यात् (कथंचित्) अस्ति-रूप कहते हैं और वही पदार्थ परके द्रच्यक्षेत्रकाल भावरूप चतुष्ट्रयसे 'नहीं' है, इसलिये उसे स्यात् नास्तिरूप कहते हैं। आपके चतुष्ट्रयसे वह है और परके चतुष्ट्रयसे नहीं है, इस प्रकार ये दोनों गुण एक ही वस्तुमें एक ही समय हैं, इस लिये उसे स्यात् अस्तिनास्तिरूप कहते हैं। पदार्थका स्वरूप एकान्तसे ज्योंका त्यों अर्थात् एक साथ परस्पर विरुद्ध अस्तित्व नास्तित्वादि धर्मोंका समुदाय कहा नहीं जा सकता है। जिस समय अस्ति कहते हैं, उस समय नास्तिका कहना संभव नहीं होता है और जिस समय नास्ति कहते हैं उस समय अस्तित्वका कहना नहीं बन सकता है इसलिये उसे स्यात अवक्तव्य कहते हैं । पदार्थ स्वचतुष्टयसे तो अस्ति-रूप है और एक साथ अस्तिनास्तिरूप होनेसे (चौथे भंगके समान) कहा नहीं जा सकता है, इसिलये स्यात् अस्ति-अवक्तव्य है। इसी तरह परचतुष्टयसे नास्तिरूप है तो भी एक साथ अस्तिनास्तिरूप पूर्ण स्वरूप कहनेमें नहीं आ सकता है, इसिलये स्यात् नास्ति अवक्तव्य है। और पदार्थ अपने तथा परके चतुष्टयसे अस्तिनास्तिरूप है; परन्तु एक साथ अस्तिनास्तिरूप कहा नहीं जा सकता है, इसिलये स्यात् अस्तिनास्तिअवक्तव्य है। इस तरह ये सातों भंग स्याद्वादसे सधते हैं।

पदार्थ अनेकान्तस्वरूप है। स्यात् वा कथंचित् शब्दका आश्रय लिये विना किसी भी पदार्थका यथार्थ स्वरूप नहीं कहा जा सकता है। अमुक पदार्थ 'ऐसा ही है' इस प्रकार कहनेसे पदार्थिस्थित अन्य धर्मोंका सर्वथा निषेध होता है इसलिये ऐसा कहना ठीक नहीं; किन्तु 'ऐसा भी है' इस प्रकार कहा जा सकता है क्योंकि इससे अन्य धर्मोंका सर्वथा अभावसिद्ध नहीं होता फिर भी प्रत्येक पदार्थका स्वरूप अपेक्षासे कहा जाता है। जहां अपेक्षा नहीं है, वहीं मिथ्या है (असत्य है)।

सर्वज्ञके ज्ञानकी महिमा।

जीव हैं अनंत एक जीवके अनंत गुण, एक गुणके असंख परदेस मानिए। एक परदेसमें अनंत कर्मवर्गना हैं, एक वर्गना अनंत परमाणु ठानिए ॥ अनुमें अनंत गुण एक गुणमें अनंत, परजाय एकके अनंत भेद जानिए । तिनितें हुए अनंत तातें होंहिंगे अनंत, सब जाने समेमाहिं देव सो बखानिए ॥१०२॥

अर्थ-संसारमें अपनी अपनी जुदी सत्ताको लिये हुए अनन्त जीव हैं और प्रत्येक जीवके अनन्त गुण हैं। यद्यपि जीवके गुणोंकी संख्या जीवराशिसे अनन्त गुणी है, तो भी आलापसे वह अनन्त ही कही जाती है । इन गुणोंमेंसे एक एक गुणके असंख्यात असंख्यात प्रदेश हैं । क्योंकि जीव असंख्यातप्रदेशी है और निश्चयनयसे जीव और गुणमें भेद नहीं है-वे अभिन्न हैं । जीवके उक्त एक एक प्रदेशमें अनन्त कर्मवर्गणांएँ हैं-प्रदेशोंके साथ एकावगाहरूप हो रही हैं और एक एक कमेवर्गणामें अनन्तानन्त पुद्रल परमाणु हैं। क्योंकि अनन्त परमाणु मिले विना कर्मरूप वर्गणाएँ नहीं बन सकती हैं । इन सब परमाणुओं में प्रत्येक प्रत्येक परमाणुके अनन्त अनन्त गुण हैं और एक एक गुण, अनन्त अनन्त पर्यायरूप परिणमन करता है तथा एक एक पर्यायके अनन्त अनन्त भेद हैं। इन सब पर्यायोंके अनन्त अनन्त भेद वर्तमानमें हैं इनसे अनन्तगुणे पूर्वके अनन्त कालमें हो गये

हैं और उनसे अनन्तगुणे आगामी कालमें होवेंगे । इन सबको एक समयमें जो जानता देखता है, उसे सर्वज्ञदेव कहते हैं।

## कविका अन्तिम कथन।

छपय ।

चरचा मुखसों भनें, सुनें प्रानी निहं कानन ।
केई सुनि घर जाहिं, नाहिं भासें फिरि आनन ॥
तिनिको लिख उपगार, सार यह सतक बनाई ।
पढ़त सुनत है बुद्ध, सुद्ध जिनवानी गाई ॥
इसमें अनेक सिद्धांतकों, मथन कथन द्यानत कहा।
सबमाहिं जीवको नाव है, जीवभाव हम
सरदहा ॥ १०३ ॥

अर्थ-शास्त्र समादिमें ग्रंहसे यदि चर्चा की जाती हैशास्त्रकी बातें सुनाई जाती है, तो बहुतसे प्राणी कान लगाकर नहीं सुनते हैं और बहुतसे सुनकर घर चले जाते हैं-व्यापार घंघोमें फँस जाते हैं, इसलिये फिर कभी ग्रंहपर भी उसे नहीं लाते हैं। ऐसे लोगोंका उपकार देखकर-यह समझकर कि इससे उनका लाभ होगा-वे इसे कंठ कर लेंगे, तो चरचाको नहीं भूलेंगे-यह साररूप चर-चाशतक बनाया है। इसके पढ़ने सुननेसे बुद्धि बहेगी। इसमें शुद्ध जिनवाणी कही गई है। इस चरचा शतकमें चानतराय किवने (मैंने) अनेक सिद्धान्तोंके कथनका मथन करके अर्थात् बहुतसे प्रन्थोंका सार लेकर वर्णन किया है। इस सारे ही प्रन्थमें जीवका नाम है अर्थात् इसके प्रत्येक पद्यमें जीवपदार्थका अथवा उसके सम्बन्धी भावों, कर्म-मकृतियों, योनियों, नरक स्वर्गादिकोंका वर्णन है। जीव भावका अर्थात् जीवतत्त्वका मैंने श्रद्धान किया है।



## परिशिष्ट ।

でいりののな

#### पृष्ठ ११२-क्षेत्रपरावर्तनका खुलासा स्वरूपः--

कोई सूक्ष्म निगोदिया अपर्याप्तक जीव जघन्य अवगाहनाके श्रीरको धारण करके मेरके नीचे लोकके मध्यभागमें इसप्रकार जन्म धारण करे कि जिसमें उक्त जीवके मध्यके आठ प्रदेश लोकके मध्यके आठ प्रदेश शोम आ जाय । इसके बाद आयु पूर्ण होनेपर मर जाय । फिर संसारमें अमण कर किसी कालमें वहीं उसी प्रकार जन्म ले, मरकर फिर संसारमें अमणकर वहीं उसी प्रकार जन्म ले । इस प्रकार अमण करता करता असंख्यात बार वहीं उसी प्रकार जन्म ले । इसके बाद एक प्रदेश आगेके क्षेत्रमें जन्म ले । इसी प्रकार श्रेणीबद्ध कमसे एक एक प्रदेश बढ़ता हुआ लोकाकाशके सम्पूर्ण प्रदेशोंमें जन्म ले । कमरहित प्रदेशोंमें जन्म लेना इसमें शामिल नहीं होता । इस तरह जितने कालमें वह जीव अपने जन्मद्वारा लोकाकाशके सम्पूर्ण प्रदेश पूरे करे, उतने कालको उसका एक क्षेत्रपावर्तनकाल समझना चाहिए।

### पृष्ठ ११२-पुद्गलपरावर्तनका खुलासा स्वरूपः--

इसके दो भेद हैं एक नोकर्मपुद्गलपरावर्तन और दूसरा कर्मपुद्गलपरा-वर्तन। औदारिक वैक्रियक आहारक इन तीन शरीरों और छह पर्याप्ति-योंके योग्य पुद्गल वर्गणाओंको नोकर्म और ज्ञानावरणादि कर्मोंकी पुद्गलवर्गणाओंको कर्म कहते हैं। यह जीव प्रत्येक समयमें कर्म नोकर्म-वर्गणाओंको ग्रहण करता रहता है। मान लो कि किसी जीवने किसी एक समयमें जो नोकर्मवर्गणायें ग्रहण की वे दूसरे तीसरे आदि समयोंमें निर्जीण हो गई। अब उन वर्गणाओंकी जितनी संख्या श्री और उनमें जितना स्निग्ध रूक्ष वर्णगन्धत्व तथा उनका तीव मध्यम मन्द परिणाम था, कालान्तरमें वे ही वर्गणायें उतनी ही संख्या और परिणामको लिये जब यह जीव ग्रहण करेगा, तब एक नोकर्मपुद्गल-परावर्तन होगा। इसी प्रकार किसी जीवने किसीसमयमें ज्ञानावरणादि कर्मों के योग्य पुद्गठवर्गणाएँ ग्रहण की और वे द्वितीय तृतीयादि समयोंमें झड़ गई। अब उन वर्गणाओंकी भी जितनी संख्या और जितना उसमें क्लिग्ध रूक्ष वर्ण गन्ध तथा उनका तीव मन्द मध्यम परिणाम था कालान्तरमें जब वह जीव उतनी ही संख्या और परिणामको लिए उन्हीं वर्गणाओंको ग्रहण करेगा तब एक कर्मपुद्गलपरावर्तन गिना जायगा। बीचमें अगृहीत मिश्र या मध्यगृहीत अनन्त बार ग्रहण करेगा परन्तु वह इसकी गिनतीमें न आयगा।

#### --धर्मप्रश्नोत्तर ।

पृष्ठ १३० के ८९ नम्बरके पद्यका जो अर्थ किया गया है उसमें जो १६ दृष्टान्त दिये गये हैं वे अनन्तानुबन्धी, अप्रत्याख्यानी, प्रत्याख्यानी और संज्वलनके मेदोंके बतलाय गये हैं; परन्तु वास्तवमें ऐसा नहीं हैं । वे दृष्टान्त तीव्रता मन्दताकी अपेक्षा हैं सम्यक्त्व या चारित्र घातनेकी अपेक्षा नहीं । अर्थात् यह नहीं कि जो क्रोध पत्थरकी लकीरके समान होता है वह अनन्तानुबन्धी क्रोध हैं और जो हलकी लकीरके समान होता है वह अनन्तानुबन्धी मान है और जो हर्डुांके स्तंभके समान होता है वह अनन्तानुबन्धी मान है और जो हर्डुांके स्तंभके समान होता है वह अनन्तानुबन्धी मान है और जो हर्डुांके स्तंभके समान होता है वह अपत्याख्यानी हैं; किन्तु तीव्रता मन्दताकी अपेक्षा क्रोध मान माया और लोभ इन चारों कषायोंके (चाहे वे अनन्तानुबन्धी-सम्बन्धी हों चाहे प्रत्याख्यानी आदि सम्बन्धी) चार चार दृष्टान्त दिये हैं और इस तरह इन चारोंके १६ भेद बतलाये हैं । स्वाध्याय करते समय उक्त पद्यके अर्थमें इतना संशोधन कर लेना चाहिए।

## चरचासम्बन्धी यन्थ

त्रिलोकसार शीनेमिन्नन्द्र सिद्धान्तनकत्ते और स्व० विद्वद्वर्थ पं० टोडरमलजीकृत विस्तृत् इसी प्रन्थके आधारसे स्व० कविवर चानतस्य बनाया है। यह प्रन्थ बड़े महत्त्वका है। 'गोमहसार' सिद्धान्त प्रन्थका आदर है वैसं, प्रन्थका भी आदर है। इस महान् प्रन्थमें जैनधर्मके

ककी रचनाका खुलासा और बड़े विस्तारके साथ वर्णन किया गया है। इसका स्वाध्याय करनेवाले सहजहींमें इन बातोंको जान सकेंगे कि जैनधमके अनुसार पृथ्वी घूमती है या स्थिर, सूर्य, चन्द्र तथा नक्षत्र घूमते हैं या स्थिर, उनकी गति किस तरह होती है, प्रहण क्यों पड़ता है, स्वर्ग-नरक क्या हैं-उनकी रचना कैसी है, आदि। बड़े साईजके पृष्ठ ४३२, सन्दर कपड़ेकी जिल्द। मूल्य ५॥) ६०

त्रिलोकसार—श्रीनेसिवन्द्रियदान्तचकवर्तीकृत मृत्र गाथाये और श्री माधवचन्द्र त्रीविद्यदेवकृत संस्कृतटीका । सूत्य १॥)

जैन-सिद्धांतप्रवेशिका स्व० पं० गोपालदासजीवृत। प्रश्नोंके रूपते जैनधर्मके तत्त्वींका सरल रूपसे खुलासा वर्णन है। बड़ी उपयोगी प्रस्तक है। मृत्य । 🗢 )

चरचा-समाधान स्व० प० भूघर मिश्रकृत । इसमें अनेक प्राचीन प्रन्थोंकी धार्मिक, तात्त्विक चर्चाओंका संप्रह और उनका समाधान है। मूल्य २)

उपर्युक्त पुस्तकोंके अतिरिक्त हमारे यहाँ सब जगहकी सब तरहकी छपी हुई पुस्तकें हर समय मौजूद रहती हैं। पत्र लिखकर सूर्वापत्र मुफ्त मँगा लीजिये।

मिलनेका पताः-

छगनमल बाकलीवाल,

माछिक-जैनमन्थरत्नाकर कार्याख्य, ठि० हीरांबाग, पो० गिरगांव-बस्बई ।

श्री जैन भारती व

दुस्तक नं

ni